
 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

Α Π Ε Λ Ε Υ Θ Ε Ρ Ω Σ Η 

από 

ΔΑΙΜΟΝΙΚΑ ΠΝΕΥΜΑΤΑ 
 

 

2
η
 έκδοση -  έτος 2023 μ.Χ 

 

 

 



 

 

 

 

ΑΛΚΙΒΙΑΔΗΣ  ΤΖΕΛΕΠΗΣ 
 

 
 
 
 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

διασκευή  του  βιβλίου  

«γουρούνια  στο σαλόνι» 
των 

ΦΡΑΝΚ και ΑΪΝΤΑ ΜΑΚ ΧΑΜΟΝΤ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

«ΦΙΛΑΔΕΛΦΟΣ - FILADELFOS» 
 

 

 
 



 

 

 

 COPYRIGHT 2001, 2023 

για την Ελλάδα και όλο τον κόσμο: 

ALKIVIADIS TZELEPIS 
 

ΑΡΧΙΚΗ ΕΚΔΟΣΗ: 01/2001 
 

2η ΕΚΔΟΣΗ: 02/2023 

ANATYΠΩΣΗ: 2026 



ΤΙΤΛΟΣ ΠΡΩΤΟΤΥΠΗΣ ΕΚΔΟΣΗΣ 

 «γουρούνια στο σαλόνι» 
 

ΤΙΤΛΟΣ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΕΚΔΟΣΗΣ 

«απελευθέρωση από δαιμονικά πνεύματα» 



Επιμέλεια κειμένων & εξώφυλλου: 

ΑΛΚΙΒΙΑΔΗΣ  ΤΖΕΛΕΠΗΣ 

Τηλ. - Viber - WhatsApp: 694 - 49 21 318 



SITE:  www.AlkiviadisFiladelfos.com 



FACEBOOK (3 λογαριασμοί):  

Alkiviadis Tzelepis (Filadelfos) 

Groups 1: «ΦΙΛΑΔΕΛΦΟΣ - FILADELFOS» 

Groups 2: «Βιβλιοθήκη ΦΙΛΑΔΕΛΦΟΣ» 
 

Ε - MAIL 

filadelfos02@hotmail.com 

alkiviadistzelepis@yahoo.gr 



YOUTUBE (6 κανάλια) 
Filadelfos Channel 1,  Filadelfos Channel 2 

Filadelfos MHNYMATA (Channel 3) 

FiladelfosΤV music, Filadelfos FILMS 

Filadelfos Holy Bible  
 

Επιτρέπεται 

η αναδημοσίευση αποσπασμάτων μόνον 

του παρόντος βιβλίου,   

χωρίς αλλοίωση ή μεταβολή του κειμένου,  

και με την αναγραφή του ονόματος  

του συγγραφέα ή του εκδότη 

( Ν.2121/1993, άρθρο 18, παρ.1-2 ) 
 

ISBN:  978 - 960 - 6783 -  42 - 5 



 

 

 
 

Π Ε Ρ Ι Ε Χ Ο Μ Ε Ν Α 
 

 
ΠΡΟΛΟΓΟΣ ΕΚΔΟΤΗ (Α.Τ.) ………...…………….. 9 

  

Μέρος  1ο

  
 

ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ ΑΠΟ ΔΑΙΜΟΝΙΚΑ ΠΝΕΥΜΑΤΑ 

«ξεσκεπάζοντας τον εχθρό» 

  

Κεφάλαιο  ΠΡΩΤΟ 

"ΓΟΥΡΟΥΝΙΑ ΣΤΟ ΣΑΛΟΝΙ" ………………..…………..…..… 

 

33 
 

 

 

Κεφάλαιο  ΔΕΥΤΕΡΟ 

"ΟΙ ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΟΙ ΜΑΣ ΕΧΘΡΟΙ" ………..…………..…..…. 

 

39 
 

 

 

Κεφάλαιο  ΤΡΙΤΟ 

"ΣΤΡΑΤΕΥΘΕΙΤΕ ΤΗΝ ΚΑΛΗΝ ΣΤΡΑΤΕΙΑΝ" ……….….… 

 

51 
 

 

 

Κεφάλαιο  ΤΕΤΑΡΤΟ 

"Η ΑΞΙΑ ΤΗΣ ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗΣ ΑΠΟ ΤΑ ΔΑΙΜΟΝΙΚΑ 

ΠΝΕΥΜΑΤΑ" ……………………….……………..............…..… 

 
 

67 
 

 

 

Κεφάλαιο  ΠΕΜΠΤΟ 

"ΠΩΣ ΕΙΣΕΡΧΟΝΤΑΙ ΤΑ ΔΑΙΜΟΝΙΑ " ………………........…. 

 

75 
 

 

 

Κεφάλαιο  ΕΚΤΟ 

"ΤΡΟΠΟΙ  ΑΝΑΓΝΩΡΙΣΗΣ  ΤΩΝ  ΔΑΙΜΟΝΙΚΩΝ  ΠΝΕΥ- 

ΜΑΤΩΝ" ……………………………...…………………..…....… 

 

 

83 
 

 

 

Κεφάλαιο  ΕΒΔΟΜΟ 

"ΕΠΤΑ ΒΗΜΑΤΑ ΓΙΑ ΤΗΝ ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ" ……..……… 

 

91 
 

5 



 

 

 

Μέρος  2ο 

 

ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ ΑΠΟ ΔΑΙΜΟΝΙΚΑ ΠΝΕΥΜΑΤΑ 

«συντρίβοντας τον εχθρό» 

 

Κεφάλαιο  ΟΓΔΟΟ 

"ΠΡΟΫΠΟΘΕΣΕΙΣ  ΓΙΑ  ΔΙΑΡΚΗ  ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ" …...… 

 

99 
 

 

 

Κεφάλαιο  ΕΝΑΤΟ 

"ΠΛΗΡΩΣΑΤΕ  ΤΟΝ  ΟΙΚΟΝ" …………………………...……... 

 

107 
 

 

 

Κεφάλαιο  ΔΕΚΑΤΟ 

"ΟΙ ΕΚΔΗΛΩΣΕΙΣ ΤΩΝ ΔΑΙΜΟΝΙΩΝ" ……………..…....…….. 

 

119 
 

 

 

Κεφάλαιο  ΕΝΔΕΚΑΤΟ 

"ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ ΑΠΟ ΤΑ ΔΑΙΜΟΝΙΑ" …………..…...……. 

 

129 
 

 

 

Κεφάλαιο  ΔΩΔΕΚΑΤΟ 

"ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΝΟΝΤΑΣ  ΤΟΝ  ΕΑΥΤΟ  ΜΑΣ  ΜΟΝΟΙ 

ΜΑΣ" ……………………………………………………………..….  

 

 

135 
 

 

 

Κεφάλαιο  ΔΕΚΑΤΟ  ΤΡΙΤΟ 

"ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ ΔΙΑ ΜΕΣΟΥ ΑΝΤΙΠΡΟΣΩΠΟΥ" …...….... 

 

141 
 

 

 

Κεφάλαιο  ΔΕΚΑΤΟ  ΤΕΤΑΡΤΟ 

"ΔΙΑΚΟΝΙΑ ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗΣ ΣΕ ΠΑΙΔΙΑ" (Άιντα Μακ Χ.) … 

 

149 
 

 

 

Κεφάλαιο  ΔΕΚΑΤΟ  ΠΕΜΠΤΟ 

"Η ΕΞΟΥΣΙΑ ΤΟΥ ΠΙΣΤΟΥ" (Αλκιβιάδης Τζελέπης) ………… 

 

161 
 

 

6 



 

 

Μέρος  3ο 

 

ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ ΑΠΟ ΣΧΙΖΟΦΡΕΝΕΙΑ 

 «σπάζοντας τα δεσμά του εχθρού» 

 

 

 

Κεφάλαιο  ΔΕΚΑΤΟ ΕΚΤΟ 

"Η ΑΠΟΚΑΛΥΨΗ ΤΗΣ ΣΧΙΖΟΦΡΕΝΕΙΑΣ" ………….…..….. 

 

187 
 

1. Η ΣΧΙΖΟΦΡΕΝΕΙΑ  ΣΗΜΕΡΑ ……………....................….…… 187 

2. ΕΠΙΤΙΜΗΣΗ και ΕΞΟΡΚΙΣΜΟΣ: ΔΙΑΦΟΡΕΣ ........................... 189 

3. Η  ΑΠΟΚΑΛΥΨΗ  ΤΗΣ  ΣΧΙΖΟΦΡΕΝΕΙΑΣ….....................…... 194 

4. ΟΙ  ΔΥΟ  ΠΡΟΣΩΠΙΚΟΤΗΤΕΣ ΤΗΣ  ΣΧΙΖΟΦΡΕΝΕΙΑΣ ..…… 201 
 

 

 

Κεφάλαιο  ΔΕΚΑΤΟ ΕΒΔΟΜΟ 

"Ο ΣΥΜΒΟΛΙΣΜΟΣ ΤΩΝ ΧΕΡΙΩΝ" ………...........……....….. 

 

205 
 

 Η ΑΠΕΙΚΟΝΙΣΗ ΤΩΝ 2 ΧΕΡΙΩΝ ΤΗΣ ΣΧΙΖΟΦΡΕΝΕΙΑΣ...... 205 

1. ΤΟ  «ΑΡΙΣΤΕΡΟ ΧΕΡΙ» Της  ΣΧΙΖΟΦΡΕΝΕΙΑΣ ..................... 206 

2. ΤΟ  «ΔΕΞΙ ΧΕΡΙ» Της  ΣΧΙΖΟΦΡΕΝΕΙΑΣ ….....................…... 209 
 

 

 

Κεφάλαιο  ΔΕΚΑΤΟ ΟΓΔΟΟ 

"Η ΠΑΡΑΝΟΪΚΗ ΦΑΣΗ ΤΗΣ ΣΧΙΖΟΦΡΕΝΕΙΑΣ"…….....….. 

 

211 
 

1. Η ΠΑΡΑΝΟΪΚΗ ΦΑΣΗ ΤΗΣ  ΣΧΙΖΟΦΡΕΝΕΙΑΣ........................ 211 

2. Η ΑΠΟΤΕΛΕΣΜΑΤΑ ΤΗΣ ΕΝΕΡΓΕΙΑΣ  ΤΩΝ  ΠΑΡΑΝΟΪ - 

ΚΩΝ  ΠΟΝΗΡΩΝ  ΠΝΕΥΜΑΤΩΝ …......................................... 

 

212 

3. Η  ΡΙΖΑ ΤΗΣ ΠΙΚΡΙΑΣ…....................................................…... 213 

4. Η  ΔΙΕΞΟΔΟΣ  ΑΠΟ  ΤΟ  ΛΑΒΥΡΙΝΘΟ …….....................….. 215 

5. Ο ΠΡΑΓΜΑΤΙΚΟΣ ΜΑΣ ΕΑΥΤΟΣ ….....................................… 216 
 

 

 

Κεφάλαιο  ΔΕΚΑΤΟ ΕΝΑΤΟ 

"ΟΙ ΔΑΙΜΟΝΙΖΟΜΕΝΟΙ και ΟΙ ΨΥΧΑΣΘΕΝΕΙΣ" (Α.Τ.) ...… 

 

219 
 

1. ΟΙ  ΔΑΙΜΟΝΙΖΟΜΕΝΟΙ  ΤΗΣ  ΕΠΟΧΗΣ  ΤΟΥ 

ΙΗΣΟΥ  ΧΡΙΣΤΟΥ ………………..................……………...…….. 

 

219 

2. ΤΟ  ΧΡΙΣΜΑ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ …….…...............…….....……. 224 

3. Η ΑΠΟΚΑΛΥΨΗ ΤΩΝ ΣΧΕΔΙΩΝ ΤΟΥ ΕΧΘΡΟΥ...................... 227 

7 



 

 

 
 

Κεφάλαιο  ΕΙΚΟΣΤΟ 

"ΣΠΑΖΟΝΤΑΣ ΤΑ ΔΕΣΜΑ ΤΟΥ ΕΧΘΡΟΥ" (Α.Τ.) ........…… 

 

237 
 

1. ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ ΑΠΟ ΔΑΙΜΟΝΙΚΑ ΠΝΕΥΜΑΤΑ…............. 237 

2. ΕΥΛΟΓΙΑ ή ΚΑΤΑΡΑ; …....................................……...………. 243 
 

 

 

ΕΠΙΛΟΓΟΣ ...................................................................... 263 

 

ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΑ ............................................................ 

 

265 
 

 

 

ΒΙΟΓΡΑΦΙΚΟ: ΑΛΚΙΒΙΑΔΗΣ ΤΖΕΛΕΠΗΣ .............. 267 

 

ΕΓΡΑΨΑΝ - ΕΙΠΑΝ .................................................... 

 

271 

  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

8 



 

 

 
 

Π Ρ Ο Λ Ο Γ Ο Σ    
 

 

 

1. Ο ΣΑΡΚΙΚΟΣ ΠΙΣΤΟΣ 

 Πολλές φορές είχα αναρωτηθεί, πως είναι δυνατόν ο πιστός 

που φωτίζεται και οδηγείται από το φως του Ιησού Χριστού, που 

είναι μέτοχος των ευλογιών του αγίου Πνεύματος, που γεύεται 

καθημερινά τις δωρεές του Θεού και που ζει μια άγια ζωή, αρκε-

τές φορές μέσα στην πνευματική του πορεία παρουσιάζει ένα χα-

ρακτήρα σαρκικό με έντονες εκδηλώσεις θυμού, εγωισμού, κατά-

κρισης, ζήλειας, καταλαλιάς, έριδας και πολλών άλλων παρό-

μοιων εκδηλώσεων, που δεν χαρακτηρίζουν έναν άνθρωπο που 

διακηρύττει ότι επαγγέλλεται "θεοσέβεια". Γιατί να συμβαίνει 

αυτό; Ποιος είναι ο λόγο;  
 

 Ένας άνθρωπος, ο οποίος δεν έχει επίγνωση του Λόγου του 

Θεού, ή που είναι νέος στην πίστη, ή που δεν έχει αποκαλύψεις, 

του είναι δύσκολο να συνδυάσει το γεγονός πως μπορεί να συμ-

βαίνει το ίδιο άτομο από τη μια μεριά να φανερώνει στη ζωή του 

ΚΑΡΠΟΥΣ ΤΟΥ ΠΝΕΥΜΑΤΟΣ του Θεού, όπως αγάπη, χαρά, ει-

ρήνη, μακροθυμία, χρηστότητα, αγαθοσύνη, πίστη πραότητα και 

εγκράτεια (βλ.Γαλάτες Ε/5:22) και τα ΧΑΡΙΣΜΑΤΑ ΤΟΥ ΠΝΕΥΜΑ-

ΤΟΣ (βλ. Α' Κορινθίους ΙΒ/12:4-11, 27-31, Εφεσίους Δ/4:7-14), με απο-

τέλεσμα το πρόσωπό του να ακτινοβολεί από τη δόξα και την πα-

ρουσία του Κυρίου Ιησού και από την άλλη μεριά να εκδηλώνει 

ένα σαρκικό χαρακτήρα με "σατανικές" εκδηλώσεις, όπως αυτές 

αναφέρονται στους Γαλάτες Ε/5:19-21 και σε πολλά άλλα μέρη της 

Αγίας Γραφής.  
 

 Ίσως κάποιος να θεωρήσει τον όρο "σατανικό" υπερβολικό, 

καθόσον αυτό δεν αρμόζει σε αγίους, πλην όμως ο όρος αυτός εί-

ναι ο πλέον δόκιμος, καθόσον γνωρίζουμε, τόσο από την προσω-

πική μας πορεία μας, όσο και από περιπτώσεις μαρτυρίας άλ-

λων πιστών, ότι αυτό είναι μια μεγάλη πραγματικότητα, δηλαδή 

πιστοί που είναι γεμάτοι από την παρουσία του Θεού και που η 

δύναμη του Πνεύματός του να φανερώνεται στη ζωή τους, σε στιγ-

9 



 

 

μές έντονης αντιπαράθεσης, θυμού, αντιλογίας, καταλαλιάς, κλπ, 

η έκφραση του προσώπου τους να γίνεται σκοτεινή και απωθητική 

και το βλέμμα  τους να είναι φαρμακερό, όμοιο με του φιδιού.  
 

 Ίσως όλοι μας να έχουμε γίνει μάρτυρες τέτοιων καταστά-

σεων, όπου πιστοί άνθρωποι όταν βρίσκονται σε κατάσταση πα-

ροργισμού και θυμού να χρησιμοποιούν εκφράσεις και ύβρεις από 

το λεξιλόγιο του κόσμου και στην περίπτωση αυτή να μην μπο-

ρούμε να ξεχωρίσουμε ποιος είναι ο αναγεννημένος και ποιος 

είναι ο πνευματικά απερίτμητος (ο μη πιστός). Αυτό το γεγονός ο 

απόστολος Παύλος το επισημαίνει και μας προτρέπει, σαν παιδιά 

του Θεού, να καθαριζόμαστε και να ελευθερωνόμαστε απ' όλα 

αυτά (βλ. Εφεσίους Δ/4:29, Ε/5:3-5,15-17, κλπ). 
 

 Πως μπορεί να συμβαίνει αυτό; 
 

 Σε τέτοιες περιπτώσεις που αντιμετώπιζα στην αρχή της 

πίστης μου, έδινα διάφορες απαντήσεις στα ερωτηματικά μου και 

στις απορίες μου, όπως, ότι «εις πολλά πταίομεν άπαντες» (Ιάκω-

βος Γ/3:2), ή ότι ο πιστός ο οποίος έχει τέτοιες σαρκικές εκδηλώ-

σεις είναι «νήπιος εν Χριστώ» και δεν έχει ακόμα αναπτυχθεί 

πνευματικά (Α΄ Κορινθίους Ι΄/10:13), ή ότι παρασύρεται από το κο-

σμικό φρόνημα (Α΄ Ιωάννου Β/2:15), ή ακόμα ότι υπάρχει άγνοια 

και έλλειψης αποκάλυψης του Λόγου του Θεού, 
 

 Παρ’ όλα αυτά όμως, μέσα στο πνεύμα μου ένιωθα ότι κάτι 

μου έλειπε και όλα αυτά δεν μπορούσαν να γεμίσουν το κενό της 

καρδιάς μου και να δώσουν απάντηση στις απορίες μου, γιατί 

έβλεπα ότι αυτή η διπλή (διαφορετική) εκδήλωση του πιστού δεν 

συνέβαινε μόνο στους νέους στην πίστη, ή στους χλιαρούς πι-

στούς, που κάποιος θα το μπορούσε να το θεωρήσει "φυσικό" 

λόγω πνευματικής απειρίας να παρασύρονται πιο εύκολα και να 

ζουν περισσότερο σαρκικά, παρά πνευματικά, αλλά έβλεπα ότι 

συνέβαινε και σ' αυτούς που έχουν καθημερινή επικοινωνία με τον 

Κύριο Ιησού και πληρώνονται με το άγιο Πνεύμα Του, παρου-

σιάζοντας μια αισθητή πνευματική αύξηση και αγιασμό στη ζωή 

τους και που ο Κύριος ενεργούσε θαυμαστά στη ζωή τους. 
 

10 



 

 

 Ζητούσα από τον Κύριο να μου αποκαλύψει, πως είναι δυ-

νατόν ο αφιερωμένος πιστός να γίνεται «πιόνι» στα χέρια του Δια-

βόλου, κάτι που έβλεπα να γίνεται και στην προσωπική μου ζωή 

και πολλές φορές αναρωτιόμουν, αν ήμουν εγώ το παιδί του Θεού 

που έκανα όλα αυτά ή κάποιος άλλος που ενεργούσε μέσα μου. 

Ζητούσα να μάθω ποια είναι η αλήθεια και τι λέγει για το θέμα 

αυτό ο Λόγος του Θεού. Ο ίδιος ο Κύριός μας ο Ιησούς μας προ-

τρέπει «ΑΙΤΕΙΤΕ και θέλει σας δοθεί, ΖΗΤΕΙΤΕ και θέλετε ευρεί, 

ΚΡΟΥΕΤΕ και θέλει σας ανοιχθεί» (Ματθαίος Ζ/7:7). 
 

 Δοξασμένο το άγιο όνομά Του, γιατί μου αφαίρεσε το πνευ-

ματικό κάλυμμα που σκέπαζε τα μάτια της ψυχής μου και μου φα-

νέρωσε τη θαυμαστή αλήθεια του λόγου Του, ξεσκεπάζοντας τις 

μεθοδείες του Διαβόλου, ώστε η εκκλησία να πάρει δύναμη και 

να καταστρέψει ολοκληρωτικά τα πονηρά του έργα.  
 

 Στην εκζήτηση της αλήθειας, ένιωθα σαν να προσπαθούσα 

να αποκρυπτογραφήσω κάποιο μήνυμα, αλλά μου έλειπε το βα-

σικό κλειδί του κώδικα, που αν το γνώριζα δεν θα είχα πλέον 

ερωτηματικά και απορίες. Όταν ο Κύριος μου αποκάλυψε την α-

λήθεια (την οποία πραγματεύεται το παρόν βιβλίο), αμέσως όλες οι 

αμφιβολίες και οι δυσκολίες που αντιμετώπιζα καθώς μελετούσα 

το άγιο Λόγο Του διαλύθηκαν. Μου έλειπε ακριβώς το βασικό 

στοιχείο (το κλειδί) του πνευματικού κώδικα και όταν αυτό μου 

αποκαλύφθηκε, τότε ο Λόγος του Θεού «έδεσε» μέσα μου με 

θαυμαστή αρμονία και ενότητα. 
 

Ποια είναι λοιπόν η αλήθεια που μας φανερώνει ο Λό-

γος του Θεού, η Αγία Γραφή, για το θέμα αυτό;  
 

 Ο πιστός άνθρωπος δεν πειράζεται από τα πονηρά πνεύμα-

τα μόνον ΑΠ’ ΕΞΩ (βέβαια συμβαίνει και αυτό και μάλιστα είναι ο πιο 

συνηθισμένος τρόπος που ενεργούν τα πνεύματα), αλλά πειράζεται και 

ΑΠΟ ΜΕΣΑ ΤΟΥ, γιατί αυτά, όταν ο πιστός τους δώσει τόπο, 

κατοικούν μέσα του (βλ. Εφεσίους Δ/4:27). Όσο και αν αυτό μας 

ενοχλεί στη σκέψη και δεν θέλουμε να το πιστέψουμε, δεν παύει 

όμως να είναι μια πραγματικότητα, που όσο γρήγορα την αποδε-

χθούμε, τόσο πιο γρήγορα θα ελευθερωθούμε από κάθε δαιμο-

11 



 

 

νική επιρροή στη ζωή μας, γιατί οι μεθοδείες του Διαβόλου θα 

αποκαλυφθούν και θα είναι πλέον φανερές. 
 

 Πρόκειται για μία από τις πιο θαυμαστές αποκαλύψεις του 

Κυρίου Ιησού στην εκκλησία των εσχάτων καιρών, ώστε να καθα-

ρίσει τη νύμφη εκκλησία Του και να έρθει να την παραλάβει "αγνή 

παρθένο", χωρίς να έχει επάνω της κηλίδες αμαρτίες (Εφεσίους 

Ε5:27). Για τον λόγο αυτό, ο Διάβολος την αλήθεια αυτή, καθώς 

και την αλήθεια για το βάπτισμα με το άγιο Πνεύμα (όπου ο σώμα 

του πιστού γίνεται ναός του Θεού), τις μάχεται με φοβερή λύσσα και 

μανία και έχει χύσει όλο το δηλητήριο της πλάνης του, ώστε να 

φέρει στο σώμα του Χριστού διάσπαση, αδράνεια, χλιαρότητα και 

έλλειψη δύναμης. Ο νυμφίος Ιησούς όμως έχει ένδοξα σχέδια για 

την εκλεκτή Του νύμφη, δίνονται πλούσιες αποκαλύψεις και ξε-

σκεπάζοντας τον εχθρό της ψυχής μας, ώστε «να μην υπερισχύσει 

εναντίον μας ο Σατανάς· διότι (εμείς) δεν αγνοούμεν τα διανοήματα 

αυτού» (Β' Κορινθίους Β/2:11). 
 

2. ΔΙΑΚΟΝΙΑ ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗΣ 

 Το παρόν βιβλίο, που φέρει τον τίτλο «ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ ΑΠΟ 

ΔΑΙΜΟΝΙΚΑ ΠΝΕΥΜΑΤΑ», αποτελεί διασκευή του βιβλίου «Γου-
ρούνια στο σαλόνι» (Pigs in the parlor), που έχει συγγράψει ο 

Φρανκ Μακ Χάμοντ με τη βοήθεια της συζύγου του Άϊντας και στο 

οποίο γίνεται μια λεπτομερής ανάλυση του θέματος με την 

αναφορά πολλών προσωπικών εμπειριών του συγγραφέα από τη 

διακονία του για την απελευθέρωση των πιστών από τις δαιμονι-

κές επιρροές. Η εμπειρία του συγγραφέα και η συμμαρτυρία του 

Λόγου του Θεού για τις περιπτώσεις που αναφέρονται, καθιστά το 

βιβλίο αυτό αξιόπιστο και αποτελεί ένα ισχυρό όπλο του πιστού 

στη μάχη του ενάντια στον εχθρό της ψυχής. 
 

 Καρδιά του ανθρώπου είναι ένα πνευματικό σαλόνι, που 

όταν μέσα του κατοικεί το Πνεύμα του Θεού είναι καθαρό. Όταν 

όμως δοθεί τόπο στα πονηρά πνεύματα και εισέλθουν το σαλόνι  

της καρδιάς μας, το καθιστούν ακάθαρτο. Κανένας άνθρωπος, 

δεν θα επέτρεπε σε γουρούνια να μπουν μέσα στο σαλόνι του 

12 



 

 

σπιτιού του, γιατί θα το λέρωναν, αλλά και εάν συνέβαινε αυτό 

από λάθος, αμέσως χωρίς χρονοτριβή θα τα έβγαζε έξω.  
 

 Το ίδιο είναι και στον πνευματικό τομέα, όταν εισέρχονται 

μέσα μας πονηρά πνεύματα, είτε γιατί μας εξαπάτησαν, είτε γιατί 

εμείς τους δώσαμε τόπο, θα πρέπει να μιμηθούμε τον Ιησού, ο 

οποίος ένα φραγγέλιο (και γεμάτος θεία οργή) έδιωξε μέσα από 

τον επίγειο ναό του Θεού όλα τα ζώα που είχαν βάλει μέσα οι 

έμποροι και είχαν βεβηλώσει τον οίκο του Θεού (Ιωάννης, κεφ. Β/2). 

Το σώμα του αναγεννημένου και βαπτισμένου με το άγιο Πνεύμα 

είναι ναός του Θεού και δεν πρέπει να αφήνουμε τα "γουρούνια" 

(πνεύματα πονηρίας) να τον βεβηλώνουν. Αυτό τον συμβολισμό 

έχει η ονομασία "ΓΟΥΡΟΥΝΙΑ ΣΤΟ ΣΑΛΟΝΙ". Για το περιστατικό 

του Ιησού Χριστού με τους εμπόρους στο ναό θα αναφερθούμε 

παρακάτω. 
 

  Στην παρούσα έκδοση του βιβλίου, εφόσον αποτελεί δια-

σκευή, η ύλη του έχει διπλασιαστεί, καθόσον έχουν προστεθεί 

σε όλα τα κεφάλαια (πλην του 14ου) πλήθος σκέψεων, απόψεων 

και σχολίων, που έχουν άμεση σχέση με το θιγόμενο θέμα, χωρίς 

όμως να υπάρξει αλλοίωση του αρχικού κειμένου, καθόσον διαθέ-

τω εμπειρία στον τομέα αυτό, έχοντας συμμετάσχει ως υπεύθυ-

νος σε ομάδα απελευθέρωσης, μαζί με άλλους αδελφούς μέσα 

στον Ελλαδικό χώρο. Αυτό αποτελεί μια ακόμα συμμαρτυρία για 

το πώς το Πνεύμα του Θεού εργάζεται στις έσχατες ημέρες σ’ 

ολόκληρο τον κόσμο, όπου ο Κύριος Ιησούς σηκώνει μια στρατιά 

διακόνων απελευθέρωσης, για να ετοιμάσει τη νύμφη Του εκκλη-

σία για τον επικείμενο ένδοξο ερχομό Του.   
 

 Οι δύο συγγραφείς του παρόντος βιβλίου, άγνωστοι μεταξύ 

τους και χιλιάδες χιλιόμετρα μακριά ο ένας από τον άλλον, έχουν 

τις ίδιες εμπειρίες και αποκαλύψεις στον τομέα της διακονίας απε-

λευθέρωσης, γεγονός που φανερώνει ότι η ενέργεια είναι του Κυ-

ρίου Ιησού και όχι μια ανθρώπινη ενέργεια. Ο εργάτης απελευθέ-

ρωσης είναι το εύχρηστο σκεύος που χρησιμοποιεί ο Θεός για να 

κάνει το θέλημά Του.  
 

13 



 

 

 Το 15ο κεφάλαιο του βιβλίου, που έχει τίτλο «Η ΕΞΟΥΣΙΑ 

ΤΟΥ ΠΙΣΤΟΥ», δεν υπάρχει στο αρχικό κείμενο, αλλά το έχω προ-

σθέσει εκ των υστέρων, καθόσον σε αυτό αναφέρονται περιπτώ-

σεις απελευθέρωσης ατόμων από δαιμονικά πνεύματα από την 

προσωπική μου διακονία. Το ίδιο συμβαίνει και με τα κεφάλαια 19 

και 20, τα οποία αναφέρονται στην απελευθέρωση ατόμων από 

σχιζοφρένεια, έχουν γραφτεί από μένα και αφορούν προσω-

πικές μου εμπειρίες. Το 14
ο
 κεφάλαιο έχει γραφτεί από την 

Άϊντα Μακ Χάμοντ, στην οποία ανήκει και η αφήγηση και στο κε-

φάλαιο αυτό δεν έχει γίνει καμιά διασκευή, παρά μόνο φραστικές, 

γραμματικές και συντακτικές διορθώσεις λέξεων. 
  

 Θα ήθελα να διευκρινίσω ότι γνωρίζω προσωπικά πολλούς 

εργάτες του Κυρίου στην Ελλάδα που έχουν χρησιμοποιηθεί από 

τον Κύριο Ιησού στη διακονία απελευθέρωσης, με θαυμαστά απο-

τελέσματα και ότι αυτό δεν αποτελεί προνόμιο διακονίας μόνο 

μερικών πιστών. Ο Θεός δεν είναι προσωπολήπτης, θέλει όλα τα 

παιδιά Του να γνωρίζουν τα διανοήματα του Διαβόλου και να 

ξεσκεπάζουν τις μεθοδείες του. Εύχομαι και προσεύχομαι όλοι, 

όσοι διαβάσουν αυτό το βιβλίο, να εκζητήσουν από τον Κύριο, 

έχοντες ταπεινή καρδιά και άγια κίνητρα, να τους χρησιμοποιήσει 

θαυμαστά στην πνευματική μάχη με τις σατανικές δυνάμεις. 
 

 Η περιγραφή των διαφόρων περιπτώσεων απελευθέρωσης, 

καθώς και του γενικού περιεχομένου του βιβλίου, γίνεται με τέτοιο 

τρόπο, ώστε να είναι προσιτό και κατανοητό στον κάθε αναγνώ-

στη και σ’ αυτόν που έχει εμπειρική γνώση του πνευματικού πο-

λέμου, αλλά και σ’ αυτόν που έρχεται για πρώτη φορά αντιμέτω-

πος με τη δράση των πονηρών δυνάμεων.   
 

3. ΦΙΛΟΞΕΝΙΑ ΠΟΝΗΡΩΝ ΠΝΕΥΜΑΤΩΝ 

 Θα αναφερθώ με σύντομο τρόπο, για το περιεχόμενο του 

βιβλίου, ώστε ο αναγνώστης να αποκτήσει μια σφαιρική εικόνα 

και μια γενική άποψη του θέματος. Ο κάθε άνθρωπος που βρί-

σκεται μακριά από τον Θεό και ζει μέσα στην αμαρτία, είναι γεμά-

τος από εκδηλώσεις των πονηρών πνευμάτων που κατοικούν 

μέσα του και έχει όλα τα χαρακτηριστικά στοιχεία που αναφέρο-

14 



 

 

νται μέσα στην Αγία Γραφή (διάβασε: Ρωμαίους Α/1:26-32, Β΄ Τιμό-

θεου Γ/3:1-5, Ματθαίος ΙΕ/15:18-19, Γαλάτες Ε/5:19-21).  
 

 Όταν όμως ο άνθρωπος αναγεννηθεί από το Πνεύμα του 

Θεού και μένει στο άγιο θέλημά Του, ζώντας καθαρά και άγια, τα 

δαιμόνια φεύγουν από μέσα του, αλλά εάν δίνει «τόπον εις τον 

Διάβολον» (Εφεσίους Δ/4:27), τότε ΕΠΙΤΡΕΠΕΙ σ' αυτά να εισέρχο-

νται και πάλι μέσα του, με αποτέλεσμα να υπάρχουν στο άγιο 

σώμα της εκκλησίας του Ιησού Χριστού θλιβερά φαινόμενα και 

ανεπίτρεπτες καταστάσεις, όπως χαρακτηριστικά διαβάζουμε μέ-

σα στην Αγία Γραφή και που τα βλέπουμε καθημερινά να συμβαί-

νουν και στην προσωπική μας ζωή (βλ. Εφεσίους Ε/5:3-4, Κολοσ-

σαείς Γ/3:5, Α΄ Κορινθίους Γ/3:3, ς΄/6:9-11, Β΄ Κορινθίους ΙΒ/12:21, Ρω-

μαίους Ζ/7:14-23, κλπ). 
 

 Θα πρέπει να επισημάνουμε το γεγονός ότι ο αναγεννημέ-

νος πιστός σε καμιά περίπτωση δεν "κατέχεται" από τα πονηρά 

πνεύματα, αλλά όταν δώσει τόπο στον Διάβολο "φιλοξενεί" μέσα 

του πολλά πνεύματα-δαιμόνια πονηρίας, όπως για παράδειγμα  

πνεύμα θυμού, πνεύμα εγωισμού, πνεύμα ασθένειας, πνεύμα κα-

ταλαλιάς, έριδας, κλπ. και εάν θέλει πραγματικά να βαδίζει σε μια 

νικηφόρα και καρποφόρα πνευματική ζωή, πρέπει όλα αυτά να 

φύγουν από μέσα του για να ελευθερωθεί από τα δεσμά του Πο-

νηρού και όσο πιο γρήγορα καταλάβει ότι τα πονηρά πνεύματα 

δεν βρίσκονται μόνον γύρω του για να τον πειράζουν απ' έξω, 

αλλά βρίσκονται συνήθως μέσα του, τόσο πιο εύκολα θα ματαιώ-

νει τα σχέδια του εχθρού της ψυχής.  
 

 Θα καταλαβαίνει γιατί λέγει π.χ. ψέματα και ενώ το εκζητεί 

δεν μπορεί να ελευθερωθεί. Αυτό γίνεται γιατί μέσα του φιλοξενεί 

"πνεύμα ψεύδους", το οποίο χρησιμοποιεί το στόμα του για 

τους άνομους σκοπούς του και έτσι, γνωρίζοντας και ξεσκεπά-

ζοντας τις μεθοδείες του Διαβόλου, θα φέρνει το πρόβλημά του 

στον Ιησού και θα ελευθερώνεται από τις δαιμονικές επιδράσεις 

και επιρροές. 
 

 Πρέπει να γνωρίζουμε ότι ο Διάβολος ΔΕΝ ΘΕΛΕΙ ΝΑ ΤΟΝ 

ΞΕΣΚΕΠΑΖΟΥΜΕ και να ξέρουμε τον τρόπο με τον οποίο ενερ-

15 



 

 

γεί, ΔΕΝ ΘΕΛΕΙ ΝΑ ΓΝΩΡΙΖΟΥΜΕ τις μεθοδείες του, γι' αυτό πο-

λεμά με φοβερή μανία και λύσσα να μη γνωρίζει η εκκλησία του 

Χριστού αυτή τη θαυμαστή αποκάλυψη που έδωσε ο Κύριος στο 

σώμα Του στις έσχατες ημέρες που ζούμε για να «καθαρίσωμεν 

εαυτούς από παντός  ΜΟΛΥΣΜΟΥ  σ α ρ κ ό ς  και  π ν ε ύ μ α τ ο ς ,  

εκπληρούντες αγιωσύνην εν φόβω Θεού» (Β΄ Κορινθίους Ζ/7:1).  
 

 Έρχεται όμως ο Διάβολος, ο πλανών όλη την οικουμένη, 

σαν άγγελος φωτός για να σε προφυλάξει από την "πλάνη" που 

έχεις πέσει και σου λέγει: "Πως είναι δυνατόν να συγκατοικεί ο 
Θεός με τον Σατανά μέσα σου, μην το πιστεύεις αυτό, είναι 
μεγάλη πλάνη". Αυτό δεν είναι αλήθεια, γιατί ο Θεός κατοικεί 

μέσα στον ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΟ άνθρωπο, τον οποίο ο απόστολος 

Παύλος ονομάζει "εσωτερικό άνθρωπο" (βλ. Εφεσίους Γ/3:16-17, Β΄ 

Κορινθίους Δ/4:16, Ρωμαίους Ζ/7:22) και ο απόστολος Πέτρος ονο-

μάζει "κρυπτό άνθρωπο της καρδίας" που έχει έναν άφθαρτο στο-

λισμό, έχει το γλυκό και ήσυχο πνεύμα, που είναι πολύτιμο ενώ-

πιον του Θεού (βλ. Α΄ Πέτρου Γ/3:4). 
 

 Ο Διάβολος κατοικεί στο ΣΑΡΚΙΚΟ άνθρωπο, γιατί εκεί είναι 

η τροφή του, εφόσον ο πιστός του δίνει τόπο. Ο Παύλος τον απο-

καλεί ο "εξωτερικός άνθρωπος" και ο "παλαιός άνθρωπος" (βλ. Β΄ 

Κορινθίους Δ/4:16, Κολοσσαείς Γ/3:10, Εφεσίους Δ/4:22). Γι' αυτό έχου-

με τους σαρκικούς χριστιανούς και τους πνευματικούς χρι-

στιανούς και όταν αναφερόμαστε σε "χριστιανούς" εννοούμε τους 

αναγεννημένους και βαπτισμένους με το άγιο Πνεύμα του Θεού 

και όχι τους κατ' όνομα χριστιανούς. 
 

 Ο Παύλος μας προτρέπει «…..Να απεκδυθήτε τον ΠΑΛΑΙΟΝ 

(=σαρκικό) άνθρωπον (τον) κατά την προτέραν διαγωγήν, τον φθειρό-

μενον κατά τας απατηλάς επιθυμίας …… και να ενδυθήτε τον ΝΕΟΝ 

(=πνευματικό) άνθρωπον, τον κτισθέντα κατά Θεόν εν δικαιοσύνη και 

οσιότητι της αληθείας» (Εφεσίους Δ/4:22-24) και στόχος μας είναι, 

ενώ ο εξωτερικός άνθρωπος φθείρεται, ο εσωτερικός άνθρωπος 

να ανανεώνεται καθημερινά (Β΄ Κορινθίους Δ/4:16).  
 

 Ο σαρκικός χριστιανός δίνει τροφή στον Διάβολο. Γράφει ο 

Λόγος του Θεού ότι «άρτος δε του ΟΦΕΩΣ θέλει είσθαι το ΧΩΜΑ» 

16 



 

 

(Ησαΐας ΞΕ/65:25) και ποιος είναι ο αρχαίος όφις; Είναι ο Διάβολος 

που πλανά όλη την οικουμένη (βλέπε, Γένεση Γ/3:1-4, Αποκάλυψη 

ΙΒ/12:9, Κ/20:2) και που συνέχεια τρέφεται με σαρκικούς χριστια-

νούς: «...Και είπε Κύριος ο Θεός προς τον όφιν ….και  χ ώ μ α  ΘΕ-

ΛΕΙΣ ΤΡΩΓΕΙ πάσας τας ημέρας της ζωής σου» (Γένεση Γ/3:14).  
 

 Φυσικά εδώ ο Θεός δεν διέταξε τα φίδια να τρώνε πραγμα-

τικό χώμα, όπως μερικοί λανθασμένα ισχυρίζονται, γιατί τα φίδια 

τρέφονται με μικρά πουλιά, αυγά πουλιών, ποντίκια, κλπ. Στη Γέ-

νεση Γ/3:14 ο Θεός μιλάει στον Διάβολο, ο οποίος με μορφή φι-

διού εξαπάτησε την Εύα, γι' αυτό και η Γραφή τον αποκαλεί "ο 

αρχαίος όφις" (Αποκάλυψη ΙΒ/12:9), και ο Κύριος του λέγει ότι η τρο-

φή του θα είναι το χώμα και το ΧΩΜΑ αυτό είναι ο ΑΝΘΡΩΠΟΣ. 

Στην Εβραϊκή γλώσσα "αδάμ" σημαίνει "άνθρωπος" και προέρχε-

ται από τη ρίζα της λέξης "αδαμά", που σημαίνει "γήϊνος, χοϊκός, 

χωματένιος" και ο Κύριος είπε στον πρώτο "αδάμ" (=άνθρωπο): 

«…εωσού επιστρέψεις εις την ΓΗΝ εκ της οποίας ελήφθης, επειδή ΓΗ 

ΕΙΣΑΙ, και εις την γην θέλεις επιστρέψει» (Γένεση Γ/3:19). 
 

 Δεν συγκατοικεί ο Θεός με τον Διάβολο σε καμιά περίπτωση, 

γιατί δεν μπορεί να υπάρξει κοινωνία του φωτός με το σκοτάδι. Ο 

Θεός κατοικεί στον ΕΣΩΤΕΡΙΚΟ (κρυπτό) άνθρωπο, ενώ ο Διάβο-

λος κατοικεί στη σάρκα, στον ΕΞΩΤΕΡΙΚΟ άνθρωπο, γι' αυτό η 

Γραφή πουθενά δεν μας προτρέπει να νεκρώσουμε το "εγώ" μας, 

όπως πολλοί διδάσκουν, γιατί το εγώ μας είναι ο εσωτερικός άν-

θρωπος, εκεί που κατοικεί ο Κύριος και αν ζητούμε στην προσευ-

χή να νεκρωθεί το εγώ μας, τότε δίνουμε τόπο στον Διάβολο και 

αποκτά δικαιώματα στη ζωή μας. Η Αγία Γραφή μας προτρέπει 

να νεκρώσουμε τα μέλη μας, να νεκρώσουμε τον εξωτερικό, τον 

σαρκικό άνθρωπο, όπου κατοικεί ο εχθρός της ψυχής μας: «Νε-

κρώσατε λοιπόν τα μέλη σας τα επί της γης, πορνείαν, ακαθαρσίαν, 

πάθος, επιθυμίαν κακήν, και την πλεονεξίαν, η οποία είναι ειδωλολα-

τρεία…» (Κολοσσαείς Γ/3:5-8). Γι' αυτό υπάρχει συνεχής πόλεμος 

μεταξύ της σάρκας και του πνεύματος, μεταξύ του σαρκικού και 

του πνευματικού ανθρώπου, αλλά «...όσοι δε (είναι) του Χριστού, 

εσταύρωσαν την ΣΑΡΚΑ (όχι το «εγώ») ομού με τα ΠΑΘΗ και τας ΕΠΙ-

17 



 

 

ΘΥΜΙΑΣ. Εάν ζώμεν κατά το Πνεύμα, ας περιπατώμεν και κατά το 

Πνεύμα» (Γαλάτες Ε/5:24-25).  
 

 Ο πιστός που ζει σαρκικά δίνει τροφή στον Διάβολο. Γνώρι-

ζε ότι εκεί στη σάρκα σου, στο μέρος εκείνο που μένει ακαλλιέρ-

γητο από το Πνεύμα του Θεού, ΓΙΑΤΙ ΕΣΥ ΔΕΝ ΑΦΗΝΕΙΣ ΤΟΝ ΘΕΟ 

ΝΑ ΕΡΓΑΣΘΕΙ ΣΤΗ ΖΩΗ ΣΟΥ, εκεί γνώριζε πως τρέφεται ο Σατανάς 

και εφόσον εξακολουθείς να τον αφήνεις να τρέφεται, τότε μεγα-

λώνει και αποκτά ισχυρά δικαιώματα επάνω σου. 
 

 Έτσι εξηγείται, γιατί πολλοί χριστιανοί, είτε είναι μόνο ΑΝΑ-

ΓΕΝΝΗΜΕΝΟΙ, είτε είναι και ΒΑΠΤΙΣΜΕΝΟΙ ΜΕ ΤΟ ΑΓΙΟ ΠΝΕΥΜΑ 

του Θεού, παρουσιάζουν ζωή πνευματικά χαμηλή, ζωή σαρκική, 

ζωή χωρίς πνευματικούς καρπούς, μια ζωή γεμάτη από καταλα-

λιά, φθόνο, έριδες, διχοστασίες, άγχος, υπερηφάνεια, μικρότητες, 

προβλήματα διάφορα, κλπ.. Εάν αφήσεις για παράδειγμα να σε 

καταλάβει η ζήλια για έναν πνευματικό αδελφό ή για κάποιο άλλο 

πρόσωπο, τότε αρχίζεις να δίνεις τροφή στον Διάβολο, του δίνεις 

τόπο και έτσι αυτός έχει όλο το δικαίωμα να μπει μέσα στη σάρκα 

σου, στον εξωτερικό άνθρωπο και να σε εξουσιάζει σ' αυτόν το 

τομέα της ζωής σου. Το αποτέλεσμα είναι να χάσεις την ειρή-

νη σου, να χάσεις την επαφή σου με τον Κύριο Ιησού, δεν 

έχεις πλέον όρεξη για προσευχή και μελέτη του Λόγου του 

Θεού. Αρχίζουν όλα σιγά - σιγά να σου φταίνε και τίποτα πλέον 

να μη σε ικανοποιεί. 
 

 Θα αναφέρω δύο περιστατικά από τη ζωή πιστών και αγίων 

ανδρών του Θεού, που σε κάποια στιγμή της ζωής τους έδωσαν 

τροφή στον Διάβολο, με τραγικά αποτελέσματα: 
 

(α) Ένας αδελφός είχε ιδιαίτερο χάρισμα από τον Θεό 

κατά της παραμορφωτικής αρθρίτιδας. Η δόξα του Κυρίου 

ήταν επάνω του με φανερό τρόπο και όπου πήγαινε να δια-

κονήσει τον Λόγο του Θεού, ο Κύριος Ιησούς ενεργούσε ση-

μεία και τεράστια και όσοι έπασχαν από αρθριτικές αρρώ-

στιες, προσευχόταν και θεραπεύονταν όλοι. Λόγω των με-

γάλων ευλογιών του Θεού στη ζωή του, ο αδελφός αυτός 

άνοιξε την καρδιά του σε πνεύμα (δαιμόνιο) υπερηφάνειας, 

18 



 

 

λέγοντας ότι «όλος ο κόσμος βρίσκεται μπροστά στα πόδια 

μου». Ο Κύριος τον μετατόπισε από τη διακονία του και 

επέτρεψε να κτυπηθεί με την ίδια ασθένεια που ο ίδιος είχε 

ελευθερώσει άλλους και φυσικά την ασθένεια αυτή, την 

προκαλούσε κάποιο ακάθαρτο πνεύμα ασθένειας, που εί-

χε πλέον εξουσία στη ζωή του.  
 

 Ο αδελφός αυτός στην αρχή δέχτηκε την εισήγηση του 

Πονηρού ότι μόνον αυτόν χρησιμοποιεί ο Θεός για να ευ-

λογήσει τους ανθρώπους, γιατί σ’ αυτόν ευαρεστείται ο 

Θεός και ότι οι άλλοι εργάτες δεν είναι τόσο καλοί, όσο αυ-

τός. Στη συνέχεια άνοιξε την καρδιά του σε πνεύματα υπε-

ρηφάνειας και εγωισμού και εφόσον συνέχισε να δίνει τόπο 

στον Διάβολο, μπήκε μέσα του πνεύμα ασθένειας και πέ-

θανε από την ίδια αρρώστια, που ο Θεός τον είχε χρησι-

μοποιήσει θαυμαστά για τη θεραπεία άλλων. 
 

(β) Μια άλλη περίπτωση έχουμε για κάποιον αδελφό, που 

διακονούσε τον Λόγο του Θεού στην Ελλάδα. Από τη μια 

μεριά κήρυττε το ευαγγέλιο και από την άλλη ζούσε και τη 

ζωή της αμαρτίας. Μια Κυριακή πρωϊ, καθώς κήρυττε τον 

Λόγο του Θεού, μια αδελφή από το ακροατήριο τον βλέπει 

να έχει το πρόσωπό του γεμάτο επιδέσμους. Ανησύχησε 

πάρα πολύ και άρχισε να στενοχωριέται και να σκέφτεται 

πως κάτι κακό του συνέβηκε και μάλιστα νόμισε ότι κάπου 

χτύπησε με το αυτοκίνητό του. 
 

 Όταν τελείωσε το κήρυγμα και πήγε να τον χαιρετήσει 

και να τον ρωτήσει τι του συνέβηκε, διαπίστωσε με έκπληξη 

ότι το πρόσωπό του ήταν τελείως καθαρό. Αμέσως κατά-

λαβε ότι ο Κύριος της είχε αποκαλύψει με όραση, ποιος 

ήταν στην πραγματικότητα ο κήρυκας ενώπιόν Του και ότι η 

καρδιά του δεν ήταν καθαρή μπροστά στον Θεό. Δεν είπε 

τίποτα στον ίδιο, αλλά πλησίασε την σύζυγό του και της  

είπε «ο Κύριος μου έδειξε ότι ο άνδρας σου είναι γεμάτος 

ανομίες», και της εξήγησε τι ακριβώς είδε. Η γυναίκα του, 

που γνώριζε τη ζωή που αυτός ζούσε, του το είπε και από 

19 



 

 

τότε ο αδελφός αυτός σταμάτησε τη διακονία του Λόγου του 

Θεού, σταμάτησε να κηρύττει και λίγο αργότερα έφυγε και 

από την εκκλησία.  
 

 Ο αδελφός αυτός είχε δώσει τόπο στην καρδιά του 

στον Διάβολο, με αποτέλεσμα ο Διάβολος, ο αρχαίος όφις 

να τρέφεται απ’ αυτόν, αλλά ο Θεός όμως τον αποκάλυψε 

και τον μετατόπισε, γιατί θέλει οι εργάτες Του να είναι καθα-

ροί και άγιοι και θέλει άγια χείλη να κηρύττουν τον άγιο λόγο 

Του, γιατί ο ίδιος είναι ΑΓΙΟΣ.    
  

 Μη δίνεις τροφή στον Διάβολο! Πάρε την εξουσία και τη 

δύναμη που σου δίνει ο Κύριος Ιησούς και άρχισε να επιτιμάς τον 

Πονηρό και δεν πρέπει να ξεχνάμε ότι, εφόσον ζούμε μέσα σ’ 

έναν κόσμο που ολόκληρος «...κείται εν τω πονηρώ» (Α΄ Ιωάννου 

Ε/5:19), ο "Πονηρός και Πειράζων" θα έρχεται συνέχεια και θα μας 

πειράζει, διεκδικώντας δικαιώματα επάνω στη ζωή μας. Ας μην 

του δίνουμε τόπο. 
 

 Ο Διάβολος λοιπόν και οι πονηρές του δυνάμεις δεν μπο-

ρούν να επηρεάσουν το πνεύμα μας, γιατί εκεί είναι η κατοικία του 

Θεού. Μπορούν όμως να επηρεάσουν την ψυχή μας. Ο Ιάκωβος 

στην ομώνυμη επιστολή του γράφει «….δέχθητε μετά πραότητος 

τον εμφυτευθέντα λόγον, ΤΟΝ ΔΥΝΑΜΕΝΟΝ να σώση τας ψυχάς σας» 

(Ιάκωβος Α/1:21). Το πνεύμα του ανθρώπου είναι το μέρος της αν-

θρώπινης ύπαρξης που αναγεννιέται και λαμβάνει αιώνια ζωή, 

είναι το πνεύμα μας που γίνεται "νέο κτίσμα εν Χριστώ Ιησού". 

Δεν συμβαίνει όμως το ίδιο και με την ψυχή μας, για τη σωτηρία 

της οποίας χρειάζεται ένας διαρκής αγώνας. Η ψυχή μας είναι το 

μυαλό μας (ο νους) και οι αισθήσεις μας και χρειάζεται δουλειά να 

γίνει σ' αυτά.   
 

 Ο απόστολος Παύλος γράφει «...Και μη συμμορφόνεσθε με 

τον αιώνα τούτον, αλλά μεταφορφόνεσθε ΔΙΑ ΤΗΣ ΑΝΑΚΑΙΝΙΣΕΩΣ 

ΤΟΥ ΝΟΟΣ ΣΑΣ, ώστε να δοκιμάζετε τι (είναι) το θέλημα του Θεού το 

αγαθόν, και ευάρεστον και τέλειον» (Ρωμαίους ΙΒ/12:2). Ο Δαβίδ λέγει 

«ΗΝΩΡΘΩΣΕΝ την ψυχήν μου» (Ψαλμός ΚΓ/23:3). Πουθενά δεν γρά-

φει ο Λόγος του Θεού ότι το πνεύμα μας ανακαινίζεται, μόνο η 

20 



 

 

ψυχή μας ανακαινίζεται, σώζεται και ανορθώνεται και αυτό γίνεται 

όταν το μυαλό μας ανακαινίζεται με τον εμφυτευθέντα μέσα μας 

θεόπνευστο Λόγο του Θεού.  
 

 Ο Διάβολος δεν μπορεί να πειράξει την κατοικία του Θεού, 

το πνεύμα μας, μπορεί όμως να επηρεάζει την ψυχή μας, να επη-

ρεάζει τις σκέψεις μας και τις αισθήσεις μας και μετά, αφού εμείς 

αποδεχτούμε τις εισηγήσεις του, θα κάνει κατοχή και στο σώμα 

μας. Εμείς με την εξουσία του ΑΙΜΑΤΟΣ του Ιησού και με τη δύ-

ναμη του ΟΝΟΜΑΤΟΣ Του, θα επιτιμούσε τις δυνάμεις της πονη-

ρίας και θα έχουμε τη νίκη. Γνώριζε ότι τίποτα δεν θα είναι αδύνα-

τον για σένα, γιατί Αυτός που είναι μέσα σου (ο Ιησούς), είναι 

ισχυρότερος απ’ αυτόν που είναι στον κόσμο (τον Διάβολο). 
 

 Ο Κύριος όμως έχει ένδοξα σχέδια για τους αγίους Του, θέ-

λει και το σώμα μας να υποταχθεί με τη θέλησή μας κάτω από την 

ευλογία Του και να γίνει ο ναός του αγίου Πνεύματός Του (Α΄ Κο-

ρινθίους Γ/3:16, ς΄/6:19-20) και να «διατηρηθεί ολόκληρον το ΠΝΕΥ-

ΜΑ μας, και η ΨΥΧΗ, και το ΣΩΜΑ, αμέμπτως εις την παρουσία του 

Κυρίου ημών Ιησού Χριστού» (Α΄ Θεσσαλονικείς Ε/5:23).     
 

4. ΚΑΘΑΡΙΣΕ ΤΟ "ΣΑΛΟΝΙ" ΣΟΥ 

 Ένα άλλο σημείο που πρέπει να γνωρίζει ο πιστός για το 

θέμα αυτό, είναι τα λόγια του απόστολου Παύλου: «Διότι εξεύρο-

μεν ότι ο νόμος είναι πνευματικός, ΕΓΩ ΔΕ ΕΙΜΑΙ (δεν λέγει "ήμουνα", 

αλλά "είμαι", σε χρόνο ενεστώτα) ΣΑΡΚΙΚΟΣ, πεπωλημένος υπό την αμαρ-

τίαν….. επειδή εκείνο το οποίον θέλω, τούτο δεν πράττω, αλλ' εκείνο 

το οποίον μισώ, τούτο πράττω…» (Ρωμαίους Ζ/7:14-15) και συνεχίζει 

πιο κάτω στο εδάφιο 18 «Διότι εξεύρω ότι δεν κατοικεί ΕΝ ΕΜΟΙ, 

τουτέστιν εν τη σαρκί μου, αγαθόν…» . 
 

 Εδώ ο Παύλος μας μιλάει συγκεκριμένα για την επίδραση 

και τη δύναμη της αμαρτίας επάνω στον πιστό, τον αναγεννημένο 

άνθρωπο, όχι στον μη πιστό, σε αυτόν δηλαδή που δεν έχει προ-

σωπική σχέση με τον Ιησού, γιατί ο Παύλος μιλάει μέσα από την 

προσωπική του εμπειρία, αφότου γνώρισε τον Ιησού Χριστό 

προσωπικό του σωτήρα και λυτρωτή, αυτό το διευκρινίζει ο ίδιος, 

λέγοντας: «Διότι ΗΔΥΝΟΜΑΙ μεν εις τον νόμον του Θεού κατά τον 

21 



 

 

εσωτερικόν άνθρωπον, βλέπω όμως ΕΝ ΤΟΙΣ ΜΕΛΕΣΙΝ ΜΟΥ (=μέσα 

εις τα μέλη μου) άλλον νόμον αντιμαχόμενον εις τον νόμον του νοός 

μου, και αιχμαλωτίζοντά με εις τον νόμον της αμαρτίας ΤΟΝ ΟΝΤΑ 

ΕΝ ΤΟΙΣ ΜΕΛΕΣΙ ΜΟΥ...» (Ρωμαίους  Ζ/7:22-23). 
 

 Λέγει "ηδύνομαι", δηλαδή "ευχαριστιέμαι στο νόμο του 

Θεού" και δεν μπορούσε ποτέ ο Παύλος να ευχαριστιέται, (να "η-

δύνεται") στο νόμο του Θεού ΕΑΝ ΔΕΝ ΕΙΧΕ ΓΝΩΡΙΣΕΙ προσω-

πικά ΠΡΩΤΑ ΤΟΝ ΘΕΟ, εν Χριστώ Ιησού. Και συνεχίζει να λέγει 

«…και αιχμαλωτίζοντά με εις τον νόμον της αμαρτίας ΤΟΝ ΟΝΤΑ ΕΝ 

(=ο οποίος είναι μέσα) ΤΟΙΣ ΜΕΛΕΣΙ ΜΟΥ». Η αμαρτία είναι μέσα στα 

μέλη μας, γι' αυτό πρέπει να ζητάμε από τον Κύριο Ιησού να μας 

κρατά συνέχεια άγιους, αγνούς και καθαρούς, ώστε να μη δίνουμε 

τροφή και τόπο στον Διάβολο.  
 

 «Ευχαριστώ εις τον Θεόν διά Ιησού Χριστού του Κυρίου ημών» 

(εδ.25) λέγει ο Παύλος και εκεί στον Κύριο Ιησού είναι η ελευθερία 

μας από τις δαιμονικές επιρροές και επιδράσεις και εφόσον έχου-

με καθημερινή επαφή μαζί Του, τότε δεν θα δουλεύουμε «με την 

σάρκα εις τον νόμον της αμαρτίας» (Ρωμαίους Ζ/7:25). 
 

 Στην περίοδο της Παλαιάς Διαθήκης η παρουσία του 

Θεού βρισκόταν μέσα στην "Κιβωτό της Διαθήκης" που 

βρισκόταν αρχικά στη Σκηνή του Μαρτυρίου και αργότερα 

μέσα στο ναό του Σολομώντα στην Ιερουσαλήμ.  
 

 Στην περίοδο της Καινής Διαθήκης, ο Θεός δεν κατοικεί 

σε χειροποίητους ναούς (Πράξεις Ζ/7:48, Ιωάννης Δ/4:24), αλλά 

ναός Του είναι το σώμα των πιστών που έχουν βαπτισθεί με 

το άγιο Πνεύμα Του. Είναι ο "τύπος" (Σκηνή Μαρτυρίου ή ναός 

Σολομώντα) και το "αντίτυπον" (ναός του σώματός μας).  
 

 Να επανέλθουμε στο περιστατικό που ο Ιησούς πήγε στο 

ναό και βλέποντας τους εμπόρους να έχουν κάνει κατάληψη του 

χώρου, πήρε ένα μαστίγιο και γεμάτος θεία οργή τους πέταξε 

όλους έξω, λέγοντας «μη κάμνετε τον οίκον του Πατρός μου οίκον 

εμπορίου» (Ιωάννης Β/2:16). Εδώ έχουμε τον τύπο, ενώ το αντίτυπο 

είναι η καρδιά του ανθρώπου, που πριν αναγεννηθεί ήταν γεμάτη 

10 
22 



 

 

με ζώα, χοίρους, φίδια, τσακάλια, κλπ, που όλα αυτά αντιπροσω-

πεύουν δαιμόνια.  
 

 Ο άνθρωπος πρέπει να πάρει το μαστίγιο του Λόγου του 

Θεού και του Πνεύματός Του και να πετάξει έξω όλα αυτά τα ζώα 

(δαιμόνια) που έχει μέσα του και να καθαρίσει ο οίκος του, το 

σώμα του. Η καρδιά μας τυπολογικά είναι ένα σαλόνι, που μέσα 

του κατοικούσαν ακάθαρτα ζώα, τα οποία όταν πετάχτηκαν έξω, 

το σαλόνι καθάρισε. Αυτό είναι η αναγέννηση του ανθρώπου και 

το σώμα του είναι πλέον καθαρό, αλλά δεν αρκεί μόνον αυτό, 

γιατί υπάρχει ο κίνδυνος να επιστρέψουν πάλι τα δαιμόνια και να 

εισέλθουν μέσα του. 
 

 Αυτό το εξήγησε ο ίδιος ο Ιησούς με τον πιο απλό και κατα-

νοητό τρόπο, λέγοντας ότι το πονηρό ακάθαρτο πνεύμα που κα-

τοικούσε μέσα στον άνθρωπο, όταν θα βγει από μέσα του, δεν θα 

βρίσκει πουθενά ανάπαυση και θα θελήσει να επιστρέψει και πάλι 

στην προηγούμενη κατοικία του, που ήταν το σώμα του πιστού 

πλέον ανθρώπου. Ας προσέξουμε, πως ακριβώς το περιέγραψε ο 

Ιησούς: «Όταν δε το ακάθαρτον πνεύμα εξέλθει από του ανθρώπου, 

διέρχεται δι' ανύδρων τόπων και ζητεί ανάπαυσιν και δεν ευρίσκει 

.....Τότε λέγει· "Ας επιστρέψω εις τον οίκόν ΜΟΥ, όθεν εξήλθον" και 

ελθόν ευρίσκει αυτόν ΚΕΝΟΝ (άδειον), σεσαρωμένον και εστολισμέ-

νον» (Ματθαίος ΙΒ/12:43-44). 
 

 Το δαιμόνιο σκέφτηκε ότι μόνο του ήταν ανίσχυρο, γι' αυτό 

και εκδιώχθηκε, έπρεπε λοιπόν να φέρει μαζί του για ενίσχυση και 

άλλες πονηρές δυνάμεις, πιο ισχυρές από τον εαυτό του, για να 

επανακτήσει το έδαφος που έχασε, το οποίο θεωρούσε δικό του 

("να επιστρέψω στον οίκο ΜΟΥ" είπε), ήθελε να διεκδικήσει και πά-

λι τα δικαιώματα που έχασε: «Τότε υπάγει και παραλαμβάνει μεθ' 

εαυτού επτά άλλα πνεύματα πονηρότερα εαυτού, και εισελθόντα 

κατοικούν εκεί, και ΓΙΝΟΝΤΑΙ ΤΑ ΕΣΧΑΤΑ ΤΟΥ ΑΝΘΡΩΠΟΥ ΕΚΕΙΝΟΥ 

ΧΕΙΡΟΤΕΡΑ ΤΩΝ ΠΡΩΤΩΝ» (Ματθαίος ΙΒ/12:45).  
 

 Τι πρέπει να κάνει ο αναγεννημένος πιστός για να μη συμβεί 

αυτό και να είναι συνέχεια καθαρός ο οίκος του, το σώμα του; 
Στην περίπτωση αυτή, η λύση του προβλήματος είναι μία για 

23 



 

 

κάθε πιστό. Χρειάζεται να έρθει ο Κύριος Ιησούς και να μας βα-

πτίσει με το άγιο Πνεύμα Του, να γεμίσει όλο τον οίκο μας (το 

σώμα μας) με την παρουσία Του και τη δόξα Του και εφόσον το 

σώμα μας γίνεται ο ναός του αγίου Πνεύματος του Θεού, τότε και 

η θύρα εισόδου για τα δαιμόνια σφραγίζεται (βλ. Α' Κορινθίους 

Γ/3:16, ς'/6:19,  Εφεσίους Β/2:21-22,  Β' Κορινθίους ς'/6:16-18, κλπ).  
 

 Εάν ο πιστός δεν βαπτισθεί με το άγιο Πνεύμα, ή εάν έχει 

μεν βαπτισθεί, αλλά συνέχεια δίνει τόπο στον Διάβολο, τότε ο Διά-

βολος απαιτεί τα δικαιώματά του και τα πονηρά πνεύματα επι-

στρέφουν από εκεί που βγήκαν. Γι' αυτό πρέπει ο πιστός να 

διατηρεί πάντα καθαρό το σαλόνι της καρδιάς του.  
 

5. ΤΙ ΑΝΑΦΕΡΕΙ Η ΑΓΙΑ ΓΡΑΦΗ 

 Όσα συμβαίνουν συνήθως στη ζωή μας είναι ενέργειες των 

πνευμάτων του πονηρού υπερβατικού κόσμου και έχουμε πολλά 

παραδείγματα μέσα από την Αγία Γραφή. Αναφέρω παρακάτω 

μερικές περιπτώσεις ενδεικτικά και θα δούμε πολύ περισσότερες 

και με λεπτομέρειες στα επόμενα κεφάλαια: 
 

(1) ΠΝΕΥΜΑ ΑΣΘΕΝΕΙΑΣ 

 «Κάποια γυνή είχε πνεύμα ΑΣΘΕΝΕΙΑΣ δεκαοκτώ έτη, και ήτο 

συγκύπτουσα ….αύτη δε, ούσα θυγάτηρ του Αβραάμ, την οποία 

ο ΣΑΤΑΝΑΣ έδεσεν ιδού δεκαοκτώ έτη…» (Λουκάς ΙΓ/13:10-17). 

Εδώ μας λέγει η Γραφή ότι γυναίκα αυτή, η οποία είχε μέσα 

της δαιμόνιο ασθένειας, ήταν θυγατέρα του Αβραάμ, ήταν 

δηλαδή πιστή στον Θεό, γνώριζε και ακολουθούσε τον άγιο 

νόμο Του. Δεν ήταν έξω από τις υποσχέσεις και τις επαγ-

γελίες του Θεού, αλλά ζούσε μέσα σ' αυτές και όμως ο Πο-

νηρός είχε αποκτήσει επάνω της δικαιώματα. 
 

 «…Μου εδόθη ΣΚΟΛΟΨ εις την σάρκα, ΑΓΓΕΛΟΣ ΣΑΤΑΝ, δια 

να με ραπίζει, δια να μην υπεραίρωμαι» (Β΄ Κορινθίους ΙΒ/12:7). 

Ίσως αναρωτηθεί κάποιος "Είναι δυνατόν ο Παύλος, που 

ήταν γεμάτος από το Πνεύμα και τη δύναμη του Θεού, να 

έχει μέσα του κάποιο πνεύμα που του δημιουργούσε προ-

βλήματα;" Ναι, είναι δυνατόν, γιατί έτσι μας διδάσκει ο Λό-

γος του Θεού, αλλά και ο ίδιος ο Παύλος το αναφέρει για 

24 



 

 

τον εαυτό του και στην Ρωμαίους Ζ/7:12-25. Όπως ο ίδιος ο 

απόστολος Παύλος γράφει, ότι αυτό το επέτρεψε ο Θεός 

«για να μην υπερηφανευθεί» για τις πολλές αποκαλύψεις 

που του είχε δώσει. 
 

  Εδώ θα ήθελα να κάνω και μία αναγκαία διευκρίνιση: 

Μία μεγάλη μερίδα μελετητών και ερμηνευτών της Βίβλου 

πιστεύει ότι ο σκόλοπας, ο άγγελος του Σατανά, που ήταν 

στη σάρκα του Παύλου ήταν κάποιο πνεύμα ασθένειας. 

Εδώ ο ίδιος ο Παύλος δεν λέγει ρητά ότι είχε πρόβλημα α-

σθένειας, αλλά λέγει για σκόλοπα και "σκόλοψ" στην Βίβλο 

είναι το "αγκάθι". Υπήρχε κάποιο αγκάθι από τη δράση 

των πονηρών δυνάμεων επάνω στη ζωή του Παύλου, που 

του προξενούσε πόνο, για να τον κρατεί ταπεινό και να μην 

υπερηφανεύεται. Ο Ιεζεκιήλ αναφέρεται για «σκόλοπα πι-

κρίας και ακάνθα οδύνης» (βλ. Ιεζεκιήλ ΚΗ/28:24).  
 

  Το ίδιο αναφέρεται και στον Ιεζεκιήλ Β/2:6 «Και συ, υιέ 

ανθρώπου, μη φοβηθείς απ' αυτών και από των λόγων αυτών 

μη δειλιάσεις, διότι είναι ΑΚΑΝΘΑΙ και ΣΚΟΛΟΠΕΣ μετά 

σου, και κατοικείς μεταξύ ΣΚΟΡΠΙΩΝ· μη φοβηθείς από των 

λόγων αυτών και από προσώπου αυτών μη τρομάξεις, διότι εί-

ναι οίκος αποστάτης». Αναμφισβήτητα στη ζωή του Παύλου 

υπήρχαν "σκόλοπες", "αγκάθια" και "σκορπιοί" στη σάρκα 

του για να τον ραπίζουν. 
   

 Βλέπε επίσης:  

 Μάρκος Θ/9:17-25 (πνεύμα άλαλον), Ματθαίος Θ/9:32-34 

(πνεύμα κωφόν δαιμονιζόμενον), Ματθαίος ΙΒ/12:22 και 

Λουκάς Η/8:26-39, ΙΑ/11:14 (δαιμόνιον κωφόν), κλπ. 
 

(2) ΠΝΕΥΜΑ ΠΛΑΝΗΣ 

 «Το δε πνεύμα ρητώς λέγει, ότι εις τους ύστερους καρούς θέ-

λουν αποστατήσει μερικοί από της πίστεως, προσέχοντες εις 

ΠΝΕΥΜΑΤΑ ΠΛΑΝΗΣ και εις διδασκαλίας δαιμονίων…» (Α΄ Τι-

μόθεου Δ/4:1). Πολλοί χριστιανοί που έχουν γνωρίσει τη χάρη 

και τις ευλογίες του Θεού στη ζωή τους, αποστατούν γιατί 

δίνουν τόπο στην καρδιά τους σε πνεύματα πλάνης και 

25 



 

 

απάτης. Ο ίδιος ο Ιησούς είπε ότι ο Διάβολος, δεν θα πλα-

νήσει μόνον τους απλούς πιστούς, αλλά θα πλανήσει και 

τους εκλεκτούς (Ματθαίος ΚΔ/24:24). Στην Αποκάλυψη ΙΒ/12:4 

αναφέρεται ότι η ουρά του Δράκοντα, του Διαβόλου «έσυρε 

το τρίτον των ΑΣΤΕΡΩΝ του ουρανού, και έριψεν αυτούς εις 

την γην». Μέσα στην Αγία Γραφή οι εργάτες του Θεού παρο-

μοιάζονται με «αστέρες» (βλέπε: Δανιήλ ΙΒ/12:3, Α΄ Κορινθίους 

ΙΕ/15:41)    
 

(3) ΠΝΕΥΜΑ ΨΕΥΔΟΥΣ: Βλέπε, Α΄ Βασιλέων ΚΒ/22:22, Β' Χρονικών 

ΙΗ/18:21-22, κλπ (διάβασε τα εδάφια αυτά από τη Γραφή σου). 
 

(4) ΠΝΕΥΜΑ ΜΑΝΤΕΙΑΣ - ΠΥΘΩΝΟΣ: Βλέπε, Λευιτικό ΙΘ/19:31, 

Κ/20:27, Α΄ Σαμουήλ ΚΗ/28:3-9, Πράξεις Ις΄/16:16-18, ΙΘ/19:16-18. 
 

(5) ΠΝΕΥΜΑ ΠΟΡΝΕΙΑΣ:   Βλέπε: Ωσηέ Δ/4:12, Ε/5:4 /κλπ.. 
 

(6) ΠΝΕΥΜΑ  ΑΚΑΘΑΡΤΟΝ: Βλέπε, Ματθαίος Η/8:28, ΙΒ/12:43-44,  

 ΙΖ/17:14-18, Λουκάς Δ/4:33-35, ς΄/6:18, ΙΑ/11:24, Μάρκος Α/1:23, 

Γ/3:30, Ε/5:2, Ζ/7:25, Αποκάλυψη Ις΄/16:13, Ζαχαρίας ΙΓ/13:2, κλπ. 
  

 Ο πιστός πρέπει με εξουσία και δύναμη Πνεύματος αγίου 

να επιτιμά τις πονηρές δυνάμεις του σκότους στο παντοδύναμο 

όνομα του Κυρίου ΙΗΣΟΥ ΧΡΙΣΤΟΥ για να ελευθερωθεί ο ίδιος, η 

οικογένειά του και όσοι από το λαό του Θεού βρίσκονται σε πνευ-

ματικά δεσμά. Η εκκλησία του Ιησού σήμερα έχει ανάγκη από 

αποκατάσταση, αγιότητα και καθαρισμό, ώστε να είναι έτοιμη για 

να την παραλάβει ο νυμφίος Χριστός, να είναι νύμφη ντυμένη με 

το λευκό ένδυμα της δικαιοσύνης και κοσμημένη με αγιότητα, ευ-

σέβεια και καθαρότητα. 
 

 Για να συμβεί όμως αυτό, πρέπει να ζητεί αδιάλειπτα τον 

αγιασμό της, να ζητεί από τον Κύριο της δόξας να την καθαρίζει 

από τα πνεύματα της πονηρίας που φιλοξενεί μέσα της. Ο ίδιος ο 

Ιησούς μας προειδοποιεί: «και δεν θέλει εισέλθει εις αυτήν (στην 

ουράνια πόλη) ο υ δ έ ν  το οποίο ΜΙΑΙΝΕΙ και προξενεί ΒΔΕΛΥΓΜΑ, 

και ΨΕΥΔΟΣ, αλλά μόνον οι γεγραμμένοι εις το βιβλίον της ζωής του 

Αρνίου» (Αποκάλυψη ΚΑ/21:27).  
 

26 



 

 

6. ΣΕ ΠΟΙΟΥΣ ΑΠΕΥΘΥΝΕΤΑΙ ΤΟ ΒΙΒΛΙΟ 

 Θα ήθελα να κάνω μία βασική επισήμανση, ώστε να αρθούν 

τυχόν απορίες και ερωτηματικά, που μπορεί να έχει ο αναγνώ-

στης, ο οποίος  δεν είναι αρκετά εξοικειωμένος με τις αλήθειες και 

τις διδασκαλίες της Αγίας Γραφής. Το βιβλίο αυτό απευθύνεται 

κατά βάση σε συγκεκριμένη κατηγορία ανθρώπων. Δεν απευ-

θύνεται σε άτομα που ΔΕΝ ΕΧΟΥΝ προσωπική σχέση με τον 

Κύριο Ιησού, γιατί πολλές έννοιες δεν θα μπορούν να τις κατανοή-

σουν, λόγω έλλειψης επαρκούς γνώσης του Λόγου του Θεού. 

Απευθύνεται σε όλους, όσους έχουν δεχτεί το λυτρωτικό έργο του 

Ιησού Χριστού στο σταυρό του Γολγοθά, σε όσους έχουν πλυθεί 

με το τίμιο αίμα Του και τώρα είναι λυτρωμένα δικά Του παιδιά.  
  

 Είναι αυτονόητο ότι μπορεί μεν ένα οποιοδήποτε βιβλίο να 

απευθύνεται ΕΙΔΙΚΑ σε μια συγκεκριμένη κατηγορία ανθρώπων, 

λόγω θέματος, αλλά το κάθε βιβλίο απευθύνεται και ΓΕΝΙΚΑ σε 

όλους τους ανθρώπους, δεν εξαιρείται κανένας και ιδιαίτερα όταν 

το θέμα του βιβλίου αποκαλύπτει τον άγιο Θεό και τον Λόγο Του. 

Η ειδοποιός διαφορά είναι ο τρόπος που η κάθε κατηγορία προ-

σεγγίζει το θέμα και πως ανταποκρίνεται σ' αυτό. 
 

7. ΧΡΗΣΙΜΟΠΟΙΟΥΜΕΝΟ ΚΕΙΜΕΝΟ ΑΓΙΑΣ ΓΡΑΦΗΣ 

 Για την εύκολη κατανόηση της γλώσσας της Αγίας Γραφής 

στη μελέτη μας αυτή χρησιμοποιείται το κείμενο της μετάφρασης 

του αρχιμανδρίτη Νεόφυτου Βάμβα, σε νέα απλοποιημένη μορ-

φή όπου λέξεις του κειμένου μεταφράζονται στη δημοτική.  
  

 Είναι μία καινοτομία που εισάγεται αποκλειστικά από τις εκ-

δόσεις "ΦΙΛΑΔΕΛΦΟΣ" και πρόκειται για έναν εξαίρετο συνδυασμό 

της ΑΠΛΗΣ ΚΑΘΑΡΕΥΟΥΣΑΣ με τη ΔΗΜΟΤΙΚΗ ΓΛΩΣΣΑ, όπου υπερι-

σχύει η καθαρεύουσα, ώστε, αφενός μεν να μην αλλοιώνεται η 

αρχική μορφή του κειμένου του Ν.Βάμβα και αφετέρου το κείμενο 

να είναι πλέον προσιτό και σ' αυτούς που δεν είναι γνώστες της 

αρχαίας Ελληνικής γλώσσας.  
  

 Εφεξής το κείμενο αυτό, θα αποκαλείται "νέος ΒΑΜΒΑΣ α-

πλοποιημένος - ΦΙΛΑΔΕΛΦΟΣ" (συντομ/κά "νΒΦ"). 

27 



 

 

 Σε αρκετές περιπτώσεις που το κείμενο του Βάμβα είναι κα-

τανοητό, τίθεται αυτούσιο στην αρχική του μορφή, χωρίς 

καμιά διαφοροποίηση λέξεων.  
 

 Πολλά εδάφια έχουν τεθεί, όπως αναφέρονται στο πρωτό-

τυπο αρχαίο Ελληνικό κριτικό κείμενο και υπάρχει η σχετική 

ένδειξη (έκδοση UBS).  
 

 Σε όσες περιπτώσεις ο Βάμβας έχει στο κείμενό του μετα-

φράσει λάθος κάποια λέξη από το πρωτότυπο αρχαίο Ελλη-

νικό κείμενο της Καινής Διαθήκης, τίθεται απευθείας η σω-

στή μετάφραση της λέξης του αρχαίου κειμένου και σαν έν-

δειξη θα βρίσκεται μέσα σε εισαγωγικά. 
 

 Όσες λέξεις βρίσκονται μέσα σε παρένθεση, δεν υπάρχουν 

στο θεόπνευστο αρχαίο Ελληνικό κείμενο.  
 

 Για τις παραπομπές των εδαφίων χρησιμοποιούνται και 

ΓΡΑΜΜΑΤΑ (Α,Β,Γ, …κλπ) και ΑΡΙΘΜΟΙ (1,2,3, ….κλπ). Για πα-

ράδειγμα «βλ. Ματθαίος Ε/5:8 και Αποκάλυψη ΙΒ/12:9», δηλαδή 

Ματθαίος, 5
ο
 κεφάλαιο (Ε΄) και εδάφιο 8 και Αποκάλυψη, 12

ο
 κε-

φάλαιο (ΙΒ΄) και εδάφιο 9.  
 

 Αυτό κρίθηκε απαραίτητο για διευκόλυνση των αναγνωστών 

που χρησιμοποιούν κείμενο της Αγίας Γραφής σε νέο Ελληνική 

μετάφραση, όπου στα εδάφια και στις παραπομπές χρησιμο-

ποιούνται μόνον ΑΡΙΘΜΟΙ (Αραβικοί αριθμοί) και καθόλου ΓΡΑΜΜΑ-

ΤΑ (Ελληνικοί αριθμοί).   
 

 Επειδή στη μελέτη μας αυτή, θα κάνουμε χρήση πληθώρας 

εδαφίων και αποσπασμάτων από τα κείμενα της Αγίας Γραφής, 

θα συνιστούσα στον αναγνώστη (1) να διαβάζει τα εδάφια αυτά 

με προσοχή και με προσευχή, (2) να μην τα προσπερνά με το 

σκεπτικό ότι «τα γνωρίζει» και (3) να δίνει ιδιαίτερη προσοχή 

στις λέξεις που είναι με ζωηρά γράμματα (γραφή bold), ή στις λέ-

ξεις που μέσα στο κείμενο είναι με κεφαλαία, ή στις εκφράσεις και 

προτάσεις οι οποίες έχουν υπογράμμιση. Αυτές οι διαφοροποιή-

σεις στις λέξεις γίνονται για να δοθεί έμφαση σε κάποιο συγκεκρι-

μένο θέμα, στο οποίο αναφέρεται το εδάφιο και θα πρέπει ο ανα-

γνώστης να το προσέξει ιδιαίτερα.  

28 



 

 

8. ΜΟΡΦΟΠΟΙΗΣΗ ΤΟΥ ΚΕΙΜΕΝΟΥ 

  Τόσο στο βιβλίο αυτό, όσο και σε όλα τα βιβλία των εκδό-

σεων «ΦΙΛΑΦΕΛΦΟΣ», ο αναγνώστης θα έχει παρατηρήσει ότι η 

μορφοποίηση του κειμένου δεν ακολουθεί τον γενικό κανόνα που 

ακολουθούν όλοι οι συγγραφείς και οι εκδότες. Οι εκδόσεις «ΦΙΛΑ-

ΔΕΛΦΟΣ» έχουν εισαγάγει μια καινοτομία στο χώρο του βιβλίου 

(ίσως μοναδική), που διαφοροποιούνται ριζικά στην επιμέλεια και 

στην παρουσίαση του κειμένου.  
 

 Η διαφοροποίηση έγκειται στο γεγονός ότι πάρα πολύ συ-

χνά, σχεδόν σε όλες τις παραγράφους, λέξεις ή προτάσεις να είναι 

με έντονα γράμματα (bold γραφή), ή με πλάγια γράμματα (italic 

γραφή), ή να έχουν υπογράμμιση, ή να έχουν κάποιο άλλο χαρα-

κτηριστικό, όπως αλλαγή γραμματοσειράς ή κεφαλαία γράμματα, 

ή εισαγωγικά, κλπ. Αυτό γίνεται για να δοθεί έμφαση στη συγκε-

κριμένη λέξη ή πρόταση, ώστε να την προσέξει ιδιαίτερα ο ανα-

γνώστης. Στην πράξη έχει παρατηρηθεί ότι με αυτόν τον τρόπο η 

ανάγνωση είναι ευχάριστη, δεν είναι καθόλου κουραστική και ότι 

τα νοήματα συγκρατούνται από τον αναγνώστη, πολύ πιο εύκολα. 

 

9. ΠΛΗΡΟΦΟΡΙΑΚΑ ΣΤΟΙΧΕΙΑ ΓΙΑ ΤΟ ΒΙΒΛΙΟ 
 

 Το βιβλίο αυτό χωρίζεται σε 3 μεγάλες ενότητες:  
 

 «ΞΕΣΚΕΠΑΖΟΝΤΑΣ τον εχθρό»       (κεφάλαια: 01 - 07) 

 «ΣΥΝΤΡΙΒΟΝΤΑΣ τον εχθρό»           (κεφάλαια: 08 - 15) 

 «ΣΠΑΖΟΝΤΑΣ τα δεσμά του εχθρού» (κεφάλαια: 16 - 20) 
 

(α)  Η πρώτη ενότητα φέρει τον τίτλο: «ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ ΑΠΟ 

ΔΑΙΜΟΝΙΚΑ ΠΝΕΥΜΑΤΑ - Ξεσκεπάζοντας τον εχθρό» (κε-

φάλαια:01-07) και αναφέρεται στις μεθοδείες και στα δια-

νοήματα που χρησιμοποιεί ο Διάβολος και οι πονηρές δυνά-

μεις του για να εξαπατήσει το λαό του Θεού.  
 

(β) Η δεύτερη ενότητα φέρει τον τίτλο: «ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ ΑΠΟ 

ΔΑΙΜΟΝΙΚΑ ΠΝΕΥΜΑΤΑ - Συντρίβοντας τον εχθρό» (κε-

φάλαια:08-15) και αναφέρεται στους τρόπους και στις τεχνι-

κές που εφαρμόζει ο πιστός για τη διεξαγωγή ενός νικηφό-

29 



 

 

ρου πνευματικού πολέμου κατά των πονηρών δαιμονικών 

δυνάμεων.  
 

(γ)  Η τρίτη ενότητα τιτλοφορείται «ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ ΑΠΟ ΣΧΙΖΟ-

ΦΡΕΝΕΙΑ - Σπάζοντας τα δεσμά του εχθρού» (κεφάλαια: 

16-20). Πρόκειται για μια θαυμαστή αποκάλυψη του Κυρίου 

Ιησού, όπου τα σχέδια του εχθρού αποκαλύπτονται, οι με-

θοδείες του ξεσκεπάζονται και η εκκλησία προχωρεί από 

νίκη σε νίκη και από δόξα σε δόξα.   
 

 Ολόκληρο το βιβλίο είχε εκδοθεί για πρώτη φορά το έτος 

2001 ως τριλογία, σε τρία ξεχωριστά βιβλία των 80 σελίδων το 

καθένα, χωρισμένα σύμφωνα με τις παραπάνω ενότητες. Με την 

παρούσα έκδοση έχουν ενοποιηθεί οι τρεις ενότητες σε ένα 

ενιαίο βιβλίο, το οποίο αποτελεί μια μοναδική έκδοση. Η 3η 

ενότητα εξακολουθεί να κυκλοφορεί και σε ξεχωριστή έκδοση, λό-

γω της ιδιαιτερότητας του θέματος. 
 

ΑΛΚΙΒΙΑΔΗΣ  ΤΖΕΛΕΠΗΣ 

Φεβρουάριος 2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

30 



 

 

 

   

ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ 
από 

ΔΑΙΜΟΝΙΚΑ ΠΝΕΥΜΑΤΑ 

 

 

 

 

 

Μέρος ΠΡΩΤΟ 
 

 

 
 

 

 

 

 
 
 

 

 

ΦΙΛΑΔΕΛΦΟΣ 
 

 

 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

Κεφάλαιο  ΠΡΩΤΟ 
 

 «ΓΟΥΡΟΥΝΙΑ ΣΤΟ ΣΑΛΟΝΙ» 
 

 
 

 Τα δαιμονικά πνεύματα μπορούν να εισβάλλουν και να κα-

τοικήσουν μέσα σε ανθρώπινα σώματα. Είναι ο βασικός σκοπός 

τους να κάνουν αυτό το πράγμα, είναι η κατ' εξοχήν αποστολή 

τους. Με το να κατοικούν τα δαιμόνια μέσα σ' ένα άτομο κερδί-

ζουν μεγαλύτερο πλεονέκτημα να το ελέγχουν, παρά δουλεύο-

ντας απ' έξω. Όταν κατοικούν δαιμόνια μέσα σ' ένα άτομο, τότε 

λέμε ότι "έχει" πονηρά πνεύματα, ή ότι "είναι" με πονηρά πνεύ-

ματα, ή ότι "κατέχεται" από τα πνεύματα αυτά (βλ. Μάρκος Α/1:23, 

Ε/5:2, Θ/9:17, Λουκάς Δ/4:33, Ματθαίος Δ/4:24, κλπ). Η λέξη "ΔΑΙΜΟ-

ΝΙΖΟΜΑΙ", που αναφέρεται μέσα στην Καινή Διαθήκη πολλές φο-

ρές αποδίδεται με το νόημα της λέξης "ΚΑΤΕΧΟΜΑΙ". Αυτό όμως 

έχει δημιουργήσει πολλά προβλήματα, γιατί η χρήση της λέξης 

"κατέχεται" προϋποθέτει τέλεια ιδιοκτησία, σε όλες τις περιπτώ-

σεις, όπου χρησιμοποιείται.  
 

 Με αυτή την έννοια ένας αναγεννημένος πιστός ποτέ δεν 

είναι δυνατόν να κατέχεται από δαιμονικά πνεύμα. Δεν θα μπο-

ρούσε να είναι ιδιοκτησία των δαιμονίων, ΕΠΕΙΔΗ είναι ιδιοκτη-

σία του αναστημένου και ένδοξου Ιησού Χριστού: 
 

 «Εξεύροντες ότι δεν ελυτρώθητε από της ματαίας πα-

τροπαραδότου διαγωγής σας διά φθαρτών, αργυρίου ή 

χρυσίου, αλλά ΔΙΑ ΤΟΥ ΤΙΜΙΟΥ ΑΙΜΑΤΟΣ ΤΟΥ ΧΡΙΣΤΟΥ, 

ως Αμνού αμώμου και ασπίλου» (Α΄ Πέτρου Α/1:18-19). 
 

 «….Ή δεν εξεύρετε, ότι το σώμα σας ΕΙΝΑΙ ΝΑΟΣ 

ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΠΝΕΥΜΑΤΟΣ "ΤΟΥ ΕΝ ΥΜΙΝ" (του κατοικούντος 

μέσα σας), το οποίον έχετε από Θεού, και δεν είσθαι (κύριοι) 

εαυτών; ΔΙΟΤΙ  ΗΓΟΡΑΣΘΗΤΕ ΔΙΑ ΤΙΜΗΣ, δ ο ξ ά σ α τ ε  

λοιπόν τον Θεόν διά του ΣΩΜΑΤΟΣ σας και διά του ΠΝΕΥ-

33 



ΜΑΤΟΣ σας, τα οποία είναι του Θεού» (Α΄ Κορινθίους 

ς΄/6:19-20). 
 

 Ο χριστιανός θα έπρεπε πάντα να θεωρεί τα δαιμόνια που 

κατοικούν μέσα του, σαν περιττούς και ανεπιθύμητους παραβά-

τες. ΠΑΡΑΒΑΤΗΣ είναι κάποιος ο οποίος παράνομα και με α-

πάτη παραβιάζει την περιοχή του άλλου. Οι παραβάτες μπο-

ρούν να συνεχίσουν τις παράνομες προσπάθειες και δραστηριό-

τητές τους, μέχρι να αντιμετωπισθούν και να ελεγχθούν πάνω στη 

βάση των νομίμων δικαιωμάτων του ανθρώπου. 
 

 Ο Ιησούς έχει εξαγοράσει τον πιστό με το ίδιο Του το αίμα 

και του έχει δώσει το δικαίωμα να ορίσει Αυτόν διαχειριστή της 

ζωής του. Ο Διάβολος δεν έχει πλέον νόμιμα δικαιώματα επάνω 

του και είναι προσωπική υπόθεση του κάθε πιστού να υπερασπί-

σει ο ίδιος τα δικαιώματά του. Κανένα δαιμόνιο δεν μπορεί να 

μείνει, αν ο πιστός το αρνιέται με σοβαρότητα: «Αντισταθήτε εις 

τον Διάβολον και θέλει φύγει από σας» (Ιάκωβος Δ/4:7). 
 

 Τα δαιμόνια θεωρούν ότι το σώμα του ατόμου που κατοι-

κούν είναι το σπίτι τους: «Όταν δε ΤΟ ΑΚΑΘΑΡΤΟΝ ΠΝΕΥΜΑ εξέλθη 

από του ανθρώπου, διέρχεται δι' ανύδρων τόπων, και ζητεί ανάπαυ-

σιν, και δεν ευρίσκει. Τότε λέγει, ΑΣ ΕΠΙΣΤΡΕΨΩ ΕΙΣ ΤΟΝ ΟΙΚΟΝ 

ΜΟΥ, ΟΘΕΝ ΕΞΗΛΘΟΝ…» (Ματθαίος ΙΒ/12:43-44). 
 

 Δεν είναι ασυνήθιστο το γεγονός, αντίθετα συμβαίνει πολύ 

συχνά, να μιλήσουν τα δαιμόνια μέσα από ένα άτομο που απε-

λευθερώνεται. Μια τέτοια περίπτωση αναφέρεται στο Μάρκος 

Α/1:23-24. Στη διακονία απελευθέρωσης πολλές φορές έχουμε 

ακούσει τα δαιμόνια να διακηρύττουν "Αυτό είναι το σπίτι μου" 

και αναφέρονται στο σώμα του ατόμου και ζητούν να εξαπατή-

σουν και το άτομο αυτό και τον εργάτη του Θεού που εκτελεί τη 

διακονία της απελευθέρωσης, με το να τους κάνουν να νομίσουν 

ότι έχουν δικαιώματα επάνω σ' αυτό το σώμα.  
 

 Κανένα δαιμόνιο δεν μπορεί να στηρίξει μια τέτοια αξίωση, 

πρέπει να γνωρίζεις ότι όλα τα δαιμόνια είναι ψεύτες και απα-

τεώνες και ότι δεν έχουν έγγραφο ιδιοκτησίας σε σώματα που 

έχουν ελευθερωθεί με το πολύτιμο αίμα του Ιησού. 
 

34 



 Όταν τα δαιμόνια διατάσσονται να βγουν από ένα σώμα θα  

ισχυριστούν "Έχω μείνει πολύ καιρό εδώ", θεωρώντας ότι η κα-

τοχή που έκαναν, τους δίνει και τον τίτλο ιδιοκτησίας. Ο αναγεννη-

μένος χριστιανός πρέπει να είναι σίγουρος και απόλυτα πεπει-

σμένος ότι κανένα δαιμόνιο δεν έχει νόμιμα δικαιώματα να κατοι-

κεί μέσα στο σώμα του. 
 

 Περίπου 25 φορές στην Καινή Διαθήκη τα δαιμόνια ονομά-

ζονται "ακάθαρτα πνεύματα". Η λέξη ακάθαρτα είναι η ίδια λέξη 

που χρησιμοποιείται στην Παλαιά Διαθήκη για να ορίσει διάφορα 

ζώα, σαν ακάθαρτα, τα οποία οι Ισραηλίτες δεν επιτρεπόταν να τα 

τρώγουν (βλ. Λευιτικό, κεφ.ΙΑ/11). Το γουρούνι είναι ένα από τα α-

κάθαρτα ζώα και σύμφωνα με το νόμο του Μωυσή, όχι μόνο απα-

γορευόταν να φαγωθεί, αλλά και να το αγγίξει κάποιος. Η Καινή 

Διαθήκη τονίζει αυτή την προφύλαξη, δείχνοντας ότι αυτά τα ζώα 

είναι και πραγματικοί τύποι: 
 

«….Και απογυμνώσας τας αρχάς και τας εξουσίας, παρε-

δειγμάτισε παρρησία, θριαμβεύσας κατ' αυτών επ' αυτού. 
 

Ας μη σας κρίνει λοιπόν μηδείς δια φαγητόν ή ποτόν, ή δια 

λόγον εορτής ή νεομηνίας ή σαββάτων, τα οποία είναι ΣΚΙΑ 

των μελλόντων, το σώμα όμως (είναι) του Χριστού» (Κο-

λοσσαείς Β/2:15-17).  
 

 Σαν πνευματικός τύπος το γουρούνι είναι στο φυσικό βασί-

λειο, ότι είναι το ακάθαρτο πνεύμα στο πνευματικό βασίλειο. 

Όπως ο Ισραηλίτης με ζήλο προστάτευε συνέχεια τον εαυτό του 

για να μην έχει επαφή με γουρούνια, με ακάθαρτα ζώα γενικά, 

έτσι και κάθε αναγεννημένος πιστός είναι υποχρεωμένος να 

περιφρουρεί τον εαυτό του από οποιαδήποτε επαφή με ακάθαρτα 

πνεύματα. 
 

- Τι θα κάνατε εάν έμπαινε μέσα στο σαλόνι του σπιτιού σας 

ένα κοπάδι βρώμικα γουρούνια και άρχιζαν να βολεύονται 

και να τακτοποιούνται σαν να ήταν το σπίτι τους; Θα σας 

άρεσε να γίνει κάτι τέτοιο; 
 

- Θα δείχνατε ότι τα προσέχετε με την ελπίδα ότι θα έφευ-

γαν από μόνα τους; Ή θα προσπαθούσατε να καθαρίσετε 

35 



τις ακαθαρσίες τους; Τι θα κάνατε; 
 

 Δεν θα κάνατε τίποτα απ' όλα αυτά, αλλά θα τα πετούσατε 

αμέσως έξω και μάλιστα θα το κάνατε όσο πιο γρήγορα γινόταν 

και με όσο πιο δυνατόν λιγότερες τελετουργίες. Αυτή πρέπει να 

είναι η συμπεριφορά μας προς τα πονηρά πνεύματα. Μόλις απο-

καλυφτούν να πετιούνται αμέσως έξω. 
 

 Και τα τέσσερα Ευαγγέλια αναφέρουν την περίπτωση που ο 

Ιησούς καθαρίζει το ναό από τους εμπόρους (βλ. Ματθαίος ΚΑ/21: 

12-13, Μάρκος ΙΑ/11:15-17, Λουκάς ΙΘ/19:45-46, Ιωάννης Β/2:13-17). 

Αυτή είναι μια ασυνήθιστη εικόνα του Κυρίου μας. Ο Ιησούς ήταν 

γεμάτος από δίκαιη αγανάκτηση για ότι βρήκε μέσα στο ιερό, δεν 

ήταν καιρός για λόγια, ΗΤΑΝ ΚΑΙΡΟΣ ΓΙΑ ΔΡΑΣΗ. Άρχισε προ-

σωπικά και αποφασιστικά να κάνει καθαρισμό στο ιερό από κάθε 

βρώμικο πράγμα, που υπήρχε μέσα σ' αυτό. 
 

 Αυτή είναι ένας τύπος, μία παράσταση (εικόνα) του καθαρι-

σμού των σωμάτων μας, που είναι ναός του αγίου Πνεύματος του 

Θεού από κάθε τι που είναι ακάθαρτο (βλ. Α΄ Κορινθίους Γ/3:16-17, 

ς΄/6:19). Τα δαιμονικά πνεύματα δεν προσφέρουν τίποτα καλό, α-

πλά μολύνουν. Δεν έχουν καμιά παραπάνω θέση μέσα μας, απ' 

ότι είχαν τα κτήνη και τα πτηνά που οι έμποροι είχαν στο γήινο 

ναό της Ιερουσαλήμ. Μπορούμε να δράσουμε με την ΙΔΙΑ Ε-

ΞΟΥΣΙΑ, που ο Ιησούς καθάρισε το ναό και να απαλλάξουμε 

τους εαυτούς μας από πνεύματα πονηρίας που μας μολύ-

νουν. Ο Ιησούς δεν έπιασε καμιά κουβεντούλα ή συζήτηση με αυ-

τούς που μόλυναν το ναό, τους πέταξε αμέσως έξω. 
 

 Όσο παράλογο και εάν φαίνεται, πολλοί πιστοί χριστιανοί 

δεν είναι τόσο έτοιμοι για να απαλλαγούν από τα δαιμόνια που φι-

λοξενούν μέσα τους, όπως θα μπορούσε να υποθέσει κάποιος. 

Μερικοί σαστίζουν μόνο με το να παραδεχτούν ότι έχουν ανάγκη 

να απαλλαγούν από δαιμονικά πνεύματα και βρίσκονται σε αμη-

χανία, μη γνωρίζοντες τι να κάνουν, δεν μπορούν να πιστέψουν 

ότι είναι δυνατόν να υπάρχουν μέσα τους πονηρά πνεύματα. Η 

αμηχανία όμως δεν θα έπρεπε ποτέ να είναι αποτέλεσμα του να 

γνωρίζει κάποιος ότι μέσα του κατοικούν πνεύματα, αλλά να έχει 

36 



αμηχανία όταν αποτυγχάνει να ενεργήσει σωστά, εκεί είναι το 

πρόβλημα. Θα πρέπει να ζητεί οδηγία και αποκάλυψη από τον 

Κύριο Ιησού πως θα ενεργήσει. 
 

 Πολλοί έχουν ζήσει τόσο πολύ καιρό με μερικά πνεύματα, 

που δεν είναι πλέον πρόθυμοι ν’ αλλάξουν, δεν θέλουν ν' απαλ-

λαγούν απ' αυτά, όσο και αν αυτό ακούγεται παράξενο. Δεν είναι 

όλοι οι πιστοί πραγματικά πρόθυμοι για να ζήσουν μέσα στην 

αγνότητα. Αυτά τα άτομα είναι σαν αυτούς που πιάνουν φιλία με 

γουρούνια, αλλά να σκεφτούμε ότι ακόμα και ο άσωτος γιος της 

παραβολής συνήλθε όταν βρισκόταν ανάμεσα στα γουρούνια και 

αποφάσισε να αποχωριστεί απ' αυτά και να γυρίσει στο σπίτι του 

πατέρα του (βλ. Λουκάς ΙΕ/15:11-32). Ας προσευχόμαστε για όλα τα 

παιδιά του Θεού που συζούν με πνευματικά γουρούνια (=δαιμόνια), 

να δουν ότι υπάρχει καλύτερη ζωή.    
 

 Ένας επιστημονικός ερευνητής στον τομέα της Βιοχημίας 

ανέφερε για ένα πείραμα στο οποίο είχε λάβει μέρος. Ο σκοπός 

του πειράματος ήταν να απομονώσει και να διερευνήσει τους πα-

ράγοντες που συμβάλλουν στη δημιουργία της πολύ έντονης 

δυσοσμίας που υπάρχει στα χοιροστάσια. Καθορίζοντας τον λόγο 

και την αιτία, γιατί τα γουρούνια μυρίζουν άσχημα, θα ήταν δυνα-

τόν να βρεθεί ένα αντίδοτο κατά της δυσοσμίας και να μπορέσουν 

τα γουρούνια να γίνουν προσαρμόσιμα και αποδεκτά από την αν-

θρώπινη κοινωνία. 
 

 Αυτός όμως δεν θα πρέπει να είναι ο δικός μας σκοπός, δη-

λαδή να κάνουμε τα δαιμονικά πνεύματα πιο προσαρμόσιμα, δεν 

ψάχνουμε να βρούμε τρόπους για να κατορθώσουμε να ζούμε 

καλύτερα μαζί τους, αλλά πώς να τα ξεφορτωθούμε. Δεν χρεια-

ζόμαστε γουρούνια στο σαλόνι μας, δεν χρειαζόμαστε πονη-

ρά πνεύματα μέσα μας, είμαστε ιδιοκτησία του Κυρίου Ιησού και 

Αυτός έχει απόλυτα δικαιώματα επάνω μας.    
 
 
 

. . .  / / /  . . .  

 
 

37 



από τις εκδόσεις μας 
 

 
 

ISBN:  978 - 960 - 92560 -  2 - 5 
 

Α΄ έκδοση: 08/1995    Β΄ έκδοση: 05/2003    Γ΄ έκδοση: 06/2007   

Ανατύπωση:  05.2021    Σελίδες 88 

 

 Ποια σχέση υπάρχει ανάμεσα στη «ΜΑΣΟΝΙΑ» και το «ΣΑΤΑΝΙΣΜΟ;» 
 

 Τι αντιπροσωπεύουν τα «ιερά σύμβολα» των μασόνων-σατανιστών;  
 

 Ποια σχέση υπάρχει στα κινήματα «ειρήνης» και στον μελλοντικό «Πα-
γκόσμιο Υπέρ Ηγέτη», τον αποκαλούμενο «Αντίχριστο; 

 

 Πως αντιδρούν σήμερα στην κατάσταση αυτή οι επίσημοι πολιτικοί, κοι-
νωνικοί και εκκλησιαστικοί φορείς;  

 

Αυτά και πολλά άλλα ερωτήματα βρίσκουν απάντηση στο βιβλίο αυτό. 
 

 Το βιβλίο αυτό είχε κυκλοφορήσει αρχικά με τίτλο «ΑΝΤΙΧΡΙΣΤΟΣ και 

ΣΚΟΤΕΙΝΕΣ ΔΥΝΑΜΕΙΣ», αλλά επειδή το βασικό θέμα που πραγματεύεται 

είναι η χρήση των ΚΟΙΝΩΝ ΙΕΡΩΝ ΣΥΜΒΟΛΩΝ που χρησιμοποιούνται και 

από τους «μασόνους» και από τους «σατανιστές» (υπάρχει πλήρης ταύτι-

ση των συμβόλων τους), κρίθηκε σκόπιμο ο τίτλος να αλλάξει και να απο-

δίδει την πραγματικότητα. 
 

38 



 
 

 

Κεφάλαιο ΔΕΥΤΕΡΟ 
  

 «ΟΙ ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΟΙ ΜΑΣ ΕΧΘΡΟΙ» 
 

 
 

Α. Τα δαιμόνια είναι πνευματικοί μας εχθροί και είναι υποχρέ-

ωση του κάθε αναγεννημένου χριστιανού να ξεκαθαρίσει την κα-

τάσταση μαζί τους με πνευματικό πόλεμο: 
 

 «Το λοιπόν, αδελφοί μου, ενδυναμούσθε εν Κυρίω και 

εις το κράτος της ισχύος Αυτού. ΕΝΔΥΘΗΤΕ ΤΗΝ ΠΑΝΟ-

ΠΛΙΑΝ  ΤΟΥ ΘΕΟΥ, διά να δυνηθήτε να σταθήτε εναντίον 

εις τας μ ε θ ο δ ε ί α ς  του Διαβόλου, διότι ΔΕΝ ΕΙΝΑΙ Η 

ΠΑΛΗ ΗΜΩΝ ΕΝΑΝΤΙΟΝ ΕΙΣ ΑΙΜΑ ΚΑΙ ΣΑΡΚΑ, αλλά 

(είναι) εναντίον εις τας ΑΡΧΑΣ, εναντίον εις τας ΕΞΟΥΣΙΑΣ, 

εναντίον εις τους ΚΟΣΜΟΚΡΑΤΟΡΑΣ ΤΟΥ ΣΚΟΤΟΥΣ του 

αιώνος τούτου, εναντίον εις τα ΠΝΕΥΜΑΤΑ ΤΗΣ ΠΟΝΗ-

ΡΙΑΣ εν τοις επουρανίοις…….» (Εφεσίους ς΄/6:10-12). 
 

 «Διότι αν και περιπατώμεν εις την σάρκα, δεν πολε-

μούμεν (όμως) κατά σάρκα, ΔΙΟΤΙ ΤΑ ΟΠΛΑ ΤΟΥ ΠΟΛΕ-

ΜΟΥ ΗΜΩΝ ΔΕΝ (ΕΙΝΑΙ) ΣΑΡΚΙΚΑ, αλλά (είναι) δυνατά 

συν Θεώ προς καθαίρεσιν οχυρωμάτων, επειδή καθαι-

ρούμεν λογισμούς και παν ύψωμα επαιρόμενον εναντίον 

της γνώσεως του Θεού, και αιχμαλωτίζομεν παν νόημα εις 

την υπακοήν του Χριστού» (Β΄ Κορινθίους, κεφ. Ι΄/10:3-5).  
 

 Η Αγία Γραφή μας δείχνει την αναλογία της "πάλης", σε σχέ-

ση με την εμπόλεμη κατάσταση που βρισκόμαστε με τον Σατανά 

και τα πονηρά στρατεύματά του. Η χρησιμοποίηση της λέξης 

"πάλη" είναι μια ακριβής και χαρακτηριστική περιγραφή. Μιλάει 

για τον αγώνα στήθος με στήθος, που σημαίνει προσωπική πά-

λη, πιάσιμο στα χέρια με τις δυνάμεις του σκότους. Δυστυχώς οι 

πιο πολλοί από μας θα προτιμούσαν να χρησιμοποιήσουν ένα 

39 



τεράστιο κανόνι και να βομβαρδίσουν τον εχθρό από χιλιόμετρα 

μακριά και όχι στήθος με στήθος. Αυτό όμως δεν είναι δυνατόν 

να γίνει, γιατί Η ΜΑΧΗ ΕΙΝΑΙ ΠΡΟΣΩΠΙΚΗ και ΠΟΛΥ ΣΤΕΝΗ, ο 

εχθρός είναι πνευματικός και τα όπλα μας είναι όπλα του Πνεύ-

ματος του Θεού.  
 

 Η πάλη υπονοεί και τακτικές πίεσης και αυτό μας δείχνει ότι 

η τακτική του Σατανά είναι να ασκήσει πίεση επάνω μας. Αυτό το 

επιχειρεί στις περιοχές της νοητής μας ζωής (των σκέψεων), στα 

συναισθήματα, στη λήψη αποφάσεων και στα φυσικά μας σώμα-

τα. Όλοι οι πιστοί συχνά νιώθουν φοβερή πίεση που εξασκείται 

επάνω τους από τον εχθρό της ψυχής με διάφορους τρόπους. 
 

 Εφόσον δεν γνωρίζουμε τα τεχνάσματα του Σατανά, θα 

στρεφόμαστε για ανακούφιση και λύση των προβλημάτων που 

αυτός μας δημιουργεί στα ψυχοφάρμακα, στα υπνωτικά χάπια και 

φυσικά στις συχνές επισκέψεις στον Ψυχίατρο. Το φάρμακο ό-

μως του Θεού για να νικήσουμε τις δαιμονικές πιέσεις είναι 

Ο ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΟΣ ΠΟΛΕΜΟΣ. Η Λόγος του Θεού, η Βίβλος, μας 

δείχνει ότι ο πιστός μπορεί να ασκήσει πίεση επάνω στους δαίμο-

νες και να τους νικήσει. 
 

- ΠΡΕΠΕΙ λοιπόν να μάθει τους πρακτικούς τρόπους και να 
τους εξασκεί. 
 

- ΠΡΕΠΕΙ να πετάξει τα ανώφελα σαρκικά όπλα και να ανα-
λάβει τα ισχυρά πνευματικά όπλα. 
 

- ΠΡΕΠΕΙ ο πιστός να γνωρίζει και το δικό του οπλοστάσιο 
και να ξέρει πώς να το μεταχειρίζεται, αλλά και να γνωρίζει 
και τις τακτικές του εχθρού και πώς να τον νικά. 

 

Β. Ο απόστολος Παύλος στην επιστολή του προς Εφεσίους 

(κεφ.ς΄/6:12) αναφέρει τέσσερα σημαντικά πράγματα για τον πνευ-

ματικό μας εχθρό:   
  

 «…Διότι δεν είναι η πάλη ημών εναντίον εις ΑΙΜΑ και ΣΑΡΚΑ, αλλ'   

-  εναντίον  εις  τας  ΑΡΧΑΣ, 

-  εναντίον εις τας ΕΞΟΥΣΙΑΣ, 

-  εναντίον εις τους  ΚΟΣΜΟΚΡΑΤΟΡΑΣ  ΤΟΥ  ΣΚΟΤΟΥΣ του αιώνος τούτου 

 -  εναντίον εις τα  ΠΝΕΥΜΑΤΑ  ΤΗΣ  ΠΟΝΗΡΙΑΣ εν τοις επουρανίοις…»  

40 



 (1)   ΕΝΑΝΤΙΟΝ ΕΙΣ ΤΑΣ "Α Ρ Χ Α Σ"   
 

 Πρώτον, μας λέγει ότι αγωνιζόμαστε «εναντίον εις τας ΑΡ-

ΧΑΣ». Η λέξη "αρχή" χρησιμοποιείται για να περιγράψει πράγματα 

που  βρίσκονται σε σειρά ή σε ιεραρχία, όπως για παράδειγμα η-

γέτες, κυβερνήτες, δικαστές, κλπ. Έτσι λοιπόν μια ιεραρχία αρχη-

γών ή κυβερνητών περιγράφει το βαθμό και την οργάνωσή τους. 

Το ίδιο ακριβώς και η λέξη "αρχάς" που χρησιμοποιείται εδώ από 

τον Παύλο, μας δείχνει ότι το βασίλειο του Σατανά είναι οργανω-

μένο με υψηλό βαθμό οργάνωσης. Ίσως οι σατανικές δυνάμεις να 

έχουν πάρα πολλές ομοιότητες στην οργάνωσή τους, όπως ένας 

στρατός που έχει αρχιστράτηγο, ακολουθούμενο από στρατη-

γούς, αντιστράτηγους, υποστράτηγους, ταξίαρχους, συνταγμα-

τάρχες, αντισυνταγματάρχες, ταγματάρχες, λοχαγούς, υπολοχα-

γούς, λοχίες, μέχρι και τους απλούς στρατιώτες. Ο Σατανάς είναι 

ο αρχηγός του βασιλείου του και έχει κάτω από την εξουσία του 

μια ιεραρχία κυβερνώντων πονηρών δαιμονικών πνευμάτων, ορι-

στικά υποταγμένων σ' αυτόν. 
 

 Επίσης η λέξη "αρχή" ορίζεται σαν "η περιοχή",  ή "η δικαιο-

δοσία" ενός πρίγκιπα, ή "η χώρα" που δίνει τον τίτλο σ' ένα πρί-

γκιπα, γι' αυτό βλέπουμε ότι τα κυβερνώντα πονηρά πνεύματα εί-

ναι ταγμένα επάνω από περιοχές, όπως έθνη και πόλεις. Αυτό 

αναφέρεται πολύ καθαρά στην περιγραφή του Δανιήλ στο δέκατο 

κεφάλαιο του βιβλίου του. Ο Δανιήλ ζητούσε από τον Θεό, με νη-

στεία και προσευχή, αποκάλυψη του Λόγου Του. Μετά από τρεις 

εβδομάδες εμφανίσθηκε άγγελος Κυρίου και του εξήγησε ότι κα-

θυστέρησε να έρθει σε απάντηση της προσευχής του, φέρνοντας 

προς αυτόν και το μήνυμα του Θεού, εξαιτίας μιας συμπλοκής 

που είχε με τον πρίγκιπα του βασιλείου της Περσίας: «…Πλην ο 

ΑΡΧΩΝ της βασιλείας της Περσίας ανθίστατο εις εμέ εικοσιμίαν ημέ-

ραν…» (βλ. Δανιήλ Ι΄/10:12-14). 
 

 Δεν αναφέρεται βέβαια εδώ σε κάποιο γήινο άρχοντα, επει-

δή κανένας απλός (θνητός) άνθρωπος δεν θα μπορούσε ποτέ να 

αντισταθεί σ' έναν ουράνιο αγγελιοφόρο, εδώ όταν λέγει "ο άρ-

χων της Περσίας" αναφέρεται σ' έναν πρίγκιπα δαίμονα που 

εξουσίαζε επάνω στον χώρο της Περσίας. Από αυτό φαίνεται κα-

41 



θαρά ότι υπάρχουν δαιμονικά κυβερνώντα πνεύματα, τοποθετη-

μένα από τον Σατανά επάνω σε έθνη και πόλεις, με αποστολή να 

εκτελούν τους διαβολικούς του σκοπούς.  
 

 Προβλήματα που παραμένουν και εκκλησίες ή οικογέ-

νειες που έχουν επιδημίες, φανερώνουν ότι υπάρχουν ΕΙΔΙ-

ΚΟΙ ΔΑΙΜΟΝΕΣ και ΠΡΑΚΤΟΡΕΣ, ταγμένοι για να προκαλούν 

δυσκολίες σ' αυτές τις περιοχές. 
 

 Κατά συνέπεια, ανακαλύπτουμε ότι η πνευματική εμπόλεμη 

κατάσταση περικλείει κάτι πολύ περισσότερο από τις ατομικές 

μας ζωές. Μαχόμαστε για την ευημερία των οικογενειών μας, της 

πόλης μας, της κοινότητάς μας και του έθνους μας. Ο εχθρός 

είναι πέρα για πέρα οργανωμένος και οι κινήσεις του προγραμμα-

τισμένες, ακολουθώντας τα σχέδια μάχης του κακού.                  
 

 (2)   ΕΝΑΝΤΙΟΝ ΕΙΣ ΤΑΣ "Ε Ξ Ο Υ Σ Ι Α Σ"   
 

 Δεύτερον,  μας λέγει ότι ο αγώνας μας είναι «εναντίον εις τας 

ΕΞΟΥΣΙΑΣ». Η λέξη "εξουσία" φανερώνει ότι οι δαίμονες που είναι 

τοποθετημένοι επάνω σε διάφορες περιοχές και εδάφη, έχουν ε-

ξουσία να εκτελούν όλες τις διαταγές που έχουν λάβει. Ο χριστια-

νός στρατιώτης δεν χρειάζεται να τρομάξει ή να χάσει το κουράγιο 

του και να απογοητευθεί, τώρα που μαθαίνει ότι σ' αυτούς που 

αντιμετωπίζει έχει δοθεί εξουσία, επειδή ο πιστός έχει ακόμα 

πιο μεγαλύτερη εξουσία, είναι ντυμένος με την εξουσία του ΑΙ-

ΜΑΤΟΣ και του ΟΝΟΜΑΤΟΣ του Ιησού Χριστού: 
 

 «Σημεία δε εις τους πιστεύσαντας θέλουν παρακολουθεί 

ταύτα, Εν τω ονόματί μου θέλουν ΕΚΒΑΛΛΕΙ δαιμόνια, θέ-

λουν λαλεί νέας γλώσσας….κλπ…» (Μάρκος Ις΄/16:17). 
 

 Αυτό το εδάφιο μας λέγει πολύ καθαρά και ρητά ότι έχουμε 

μεγαλύτερη εξουσία από οποιαδήποτε εξουσία των δαιμονίων. Τα 

δαιμόνια είναι αναγκασμένα να υπακούσουν στην εξουσία 

του ονόματος του Ιησού. Η Αγία Γραφή μας αποκαλύπτει ότι τα 

δαιμόνια, δεν έχουν μόνο ΕΞΟΥΣΙΑ, αλλά έχουν και ΔΥΝΑΜΗ. Στο 

κατά Λουκά Ι΄/10:19 διαβάζουμε για «…πάσαν την ΔΥΝΑΜΙΝ του 

εχθρού». Αυτό όμως το γεγονός, της δύναμης δηλαδή του εχθρού, 

δεν θα πτοήσει τον χριστιανό πολεμιστή, επειδή έχει την υπόσχε-

42 



ση του Λόγου του Θεού, ότι μπορεί να έχει μεγαλύτερη δύναμη 

από τη δύναμη που μπορεί να διαθέτει ο εχθρός: «…Αλλά θέλετε 

λάβει ΔΥΝΑΜΙΝ, όταν επέλθη το άγιον Πνεύμα εφ' υμάς» (Πράξεις 

Α/1:8). Η δύναμη του πιστού έρχεται επάνω του με το βάπτισμα 

με το άγιο Πνεύμα του Θεού. Ο Ιησούς γνωρίζει ότι αυτοί που θα 

Τον ακολουθήσουν χρειάζονται και ΕΞΟΥΣΙΑ και ΔΥΝΑΜΗ για να 

εξουδετερώσουν τον εχθρό.  
 

 Ο Ιησούς, όταν έστειλε τους δώδεκα μαθητές Του στη δια-

κονία, τους έστειλε πλήρως εξοπλισμένους: 
 

  «Και προσκαλέσας τους δώδεκα μαθητάς Αυτού, έδω-

κεν εις αυτούς ε ξ ο υ σ ί α ν  (κατά) πνευμάτων ακαθάρ-

των, ΩΣΤΕ ΝΑ ΕΚΒΑΛΛΟΥΝ ΑΥΤΑ, και να θεραπεύσουν 

ΠΑΣΑΝ νόσον και ΠΑΣΑΝ ασθένειαν» (Ματθαίος Ι΄/10:1). 
 

 «Και προσκαλέσας τους δώδεκα, ήρχισε να αποστέλει 

αυτούς δύο δύο, και έδιδεν εις αυτούς ε ξ ο υ σ ί α ν  (κατά) 

των πνευμάτων των ακαθάρτων» (Μάρκος ς΄/6:7). 
 

 Λίγο αργότερα ο Ιησούς έστειλε και τους εβδομήντα μαθη-

τές Του έξω, δύο δύο και όταν επέστρεψαν ανέφεραν με χαρά ότι 

εί-χαν νίκη επάνω στις δαιμονικές δυνάμεις στο κραταιό όνομα 

του Κυρίου τους Ιησού: 
 

 «Υπέστρεψαν δε οι εβδομήκοντα μετά χαράς, λέγο-

ντες, “Κύριε, και τα δαιμόνια ΥΠΟΤΑΣΣΟΝΤΑΙ ΕΙΣ ΗΜΑΣ εν τω 

ονόματί σου”. Είπε δε (ο Ιησούς) προς αυτούς, εθεώρουν 

τον Σατανά ως αστραπήν εκ του ουρανού πεσόντα. 
 

 Ιδού, δίδω εις εσάς την ΕΞΟΥΣΙΑΝ να πατήτε επάνω 

οφέων και σκορπίων, και ΕΠΙ ΠΑΣΑΝ ΤΗΝ ΔΥΝΑΜΙΝ ΤΟΥ 

ΕΧΘΡΟΥ, και ουδέν θέλει σας βλάψει» (Λουκάς Ι΄/10:17-19). 
 

 Η εντολή που έδωσε ο Ιησούς στην εκκλησία Του, προμη-

θεύει την ίδια εξουσία και δύναμη. Στο Μάρκος Ις΄/16:17 διαβάζου-

με ότι οι πιστοί πρέπει να εκβάλλουν τα δαιμόνια στο δυνατό 

όνομα του Κυρίου Ιησού: «Εν τω ΟΝΟΜΑΤΙ ΜΟΥ θέλουν εκβάλλει 

δαιμόνια». Η υπόσχεση αυτή του Ιησού, δεν περιοριζόταν μόνο 

στους αποστόλους, ή στους πιστούς του πρώτου αιώνα, αλλά εί-

ναι μια θαυμαστή υπόσχεση και εντολή για όλους τους πιστούς, 

43 



όλων των εποχών, είναι και για εμάς σήμερα. 
 

 Η εντολή του Ιησού, όπως είναι καθορισμένη στο Ματθαίος 

ΚΗ/28:18-20, αρχίζει με τη διακήρυξη «εδόθη εις Εμέ ΠΑΣΑ 

ΕΞΟΥΣΙΑ εν ουρανώ και επί γης, πορευθέντες λοιπόν…». Εμείς οι πι-

στοί σήμερα, στην τρίτη  δεκαετία του 21
ου

 αιώνα, έχουμε την ίδια 

εξουσία και δύναμη για διακονία, η οποία δόθηκε στην εκκλησία 

για πρώτη φορά στην αποστολική εποχή. Θα ήταν κυριολεκτικά 

ανοησία μας να ξεκινήσουμε μάχη ενάντια στα δαιμονικά πνεύμα-

τα, χωρίς αυτή την εξουσία και τη δύναμη. Η ΕΞΟΥΣΙΑ προέρχε-

ται από τη σωτηρία, που αποκτήθηκε με την αναγέννηση, η ΔΥ-

ΝΑΜΗ προέρχεται από το βάπτισμα με το άγιο Πνεύμα.  
 

 Η δύναμη που δίνεται στον πιστό με το κραταιό βάπτισμα 

του Πνεύματος, κατοχυρώνεται με τη χρήση των χαρισμάτων 

του αγίου Πνεύματος του Θεού (βλ. Α΄ Κορινθίους ΙΒ/12:4-11, 27-31, 

Εφεσίους Δ/4:7-13). Τέτοια χαρίσματα του Πνεύματος, όπως για 

παράδειγμα ο υπερφυσικός λόγος γνώσης, διακρίσεις πνευμά-

των, κλπ. είναι απαραίτητα και αναγκαία στον πνευματικό μας 

αγώνα. Η δύναμη και η εξουσία του ονόματος του Ιησού δίνονται, 

ώστε ο πιστός να υπερισχύει πάντοτε των δαιμονικών δυνάμεων. 
 

 Ο αστυνομικός είναι ένα παράδειγμα ΕΞΟΥΣΙΑΣ και ΔΥΝΑ-

ΜΗΣ: Ξυπνάει το πρωί και πριν φύγει για την Υπηρεσία του, φο-

ράει τη στολή και το σήμα του. Όλοι αναγνωρίζουν την «εξου-

σία» του, όταν βλέπουν τη στολή και το σήμα. Υπάρχουν όμως 

μερικά κακοποιά άτομα, που δεν θα σεβαστούν την εξουσία του, 

γι’ αυτό ο αστυνομικός στερεώνει το ρόπαλο (κλομπ) στον ένα 

γοφό και το περίστροφο στον άλλο. Τώρα έχει και τη «δύναμη» 

για να στηρίξει την εξουσία του, για να την επιβάλει. 
 

 Κατά τον ίδιο τρόπο και ο πιστός θα ήταν ανόητο να εξέλθει 

ενάντια σε δαιμονικές δυνάμεις, χωρίς την ΕΞΟΥΣΙΑ και τη ΔΥΝΑ-

ΜΗ του αγίου Πνεύματος. Δεν πρέπει να περιμένουμε τον Θεό να 

έρθει για να μας διασώσει από την κατάσταση για την οποία εμείς 

είμαστε αποκλειστικά υπεύθυνοι.  
 

 Δεν είναι καιρός να προσευχόμαστε να μας προμηθεύ-

σει ο Θεός «δύναμη» και «εξουσία», γιατί ήδη μας έχει δώσει 

44 



και τη ΣΩΤΗΡΙΑ (=εξουσία) και το ΒΑΠΤΙΣΜΑ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΠΝΕΥ-

ΜΑΤΟΣ (=δύναμη).  
 

 Τώρα ο Κύριος περιμένει από εμάς να αναγνωρίσουμε ότι 

ήδη μας έχει δώσει τα απαραίτητα εφόδια και ότι αυτό που έχουμε 

εμείς να κάνουμε είναι να ξεκινήσουμε αμέσως τον πνευματικό 

πόλεμο και να γίνουμε η στρατευομένη εκκλησία Του, για την ο-

ποία έχει γίνει η προφητεία: «Και εγώ δε σου λέγω, ότι συ είσαι Πέ-

τρος και επί ταύτης της πέτρας (δηλ. της ομολογίας που έκανε ο Πέτρος) 

θέλω οικοδομήσει την εκκλησία μου, και πύλαι Άδου δεν θέλουν 

ισχύσει κατ’ αυτής…» (Ματθαίος Ις΄/16:18).     
 

 (3)   ΕΝΑΝΤΙΟΝ ΕΙΣ ΤΟΥΣ "ΚΟΣΜΟΚΡΑΤΟΡΕΣ" 

 Τρίτον, μαθαίνουμε ότι αγωνιζόμαστε «εναντίον εις τους ΚΟ-

ΣΜΟΚΡΑΤΟΡΑΣ». Η λέξη "κοσμοκράτορας" σημαίνει "κύριος του 

κόσμου" ή "πρίγκιπας του κόσμου". Αυτός ο χαρακτηρισμός του 

εχθρού τονίζει ότι ο σκοπός του είναι ΝΑ ΕΛΕΓΧΕΙ. Ο Σατανάς 

αναφέρεται μέσα στην Βίβλο σαν «...ο θεός του κόσμου τούτου» (Β΄ 

Κορινθίους Δ/4:4), σαν «...ο άρχων του κόσμου τούτου» (Ιωάννης 

ΙΒ/12:31, ΙΔ/14:30). Όταν ο Αδάμ έπεσε από την παρουσία του 

Θεού, εξαιτίας της αμαρτίας του, ο Σατανάς κέρδισε την κυριαρχία 

επάνω στον κόσμο. Ο Ιησούς Χριστός δεν αρνήθηκε τον ισχυρι-

σμό που πρόβαλε ο Διάβολος, όταν Τον πείραζε στην έρημο:  
 

 «Πάλιν παραλαμβάνει Αυτόν ο Διάβολος εις όρος υ-

ψηλόν, και δεικνύει εις Αυτόν ΠΑΝΤΑ τα βασίλεια του κό-

σμου και την δόξα αυτών, και λέγει προς Αυτόν, ΤΑΥΤΑ 

Π Α Ν Τ Α  ΘΕΛΩ ΣΟΥ ΔΩΣΕΙ, εάν πεσών, με προσκυνή-

σεις» (Ματθαίος Δ/4:8-9). 
 

 Είναι επιτακτικό να αναγνωρίσουμε τον Σατανά σαν ένα νι-

κημένο αντίπαλο. Έχει απογυμνωθεί από τη δύναμή του και το 

βασίλειό του. Έχουμε πλέον το δικαίωμα να τον μεταχειριζόμαστε 

σαν παραβάτη. Εάν υποθέσουμε ότι είσαι ιδιοκτήτης ενός τεμα-

χίου δασικής έκτασης και τοποθετείς γύρω από την ιδιοκτησία 

σου πινακίδες που γράφουν «ΑΠΑΓΟΡΕΥΕΤΑΙ Η ΚΑΤΑΠΑΤΗΣΗ». Αυ-

τό δείχνει ότι η περιουσία αυτή, σού ανήκει και έχεις το νόμιμο 

δικαίωμα να κρατήσεις όλους τους άλλους μακριά απ’ αυτή. Ένας 

45 



κυνηγός όμως, αγνοώντας τις πινακίδες που έχεις τοποθετήσει 

γύρω από την περιουσία σου, περνάει μέσα και την καταπατεί. 

Όταν τον βρεις εκεί, έχεις όλο το δικαίωμα να τον αναγκάσεις να 

φύγει, γιατί αυτός δεν έχει κανένα νόμιμο δικαίωμα να μείνει, είναι 

γι’ αυτόν ξένη ιδιοκτησία. 
 

 Είναι πολύ σημαντικό να καταλάβουμε ότι τα δαιμονικά 

πνεύματα δεν έχουν νόμιμα δικαιώματα ΕΠΑΝΩ στον πιστό. 

Μπορούν όμως και μπαίνουν παράνομα μέσα του, αλλά όταν πά-

ρουμε την πρωτοβουλία και τους δώσουμε το σήμα να φύγουν, 

αφού τα επιτιμήσουμε στο όνομα του Κυρίου Ιησού, πρέπει και εί-

ναι υποχρεωμένα να φύγουν, δεν μπορούν πλέον να μείνουν μέ-

σα στον αναγεννημένο πιστό. Ο Ιησούς Χριστός εξήγησε την ικα-

νότητά Του να εκβάλλει δαιμόνια, λέγοντας: 
 

 «…Αλλ’ εάν διά του δακτύλου του Θεού εκβάλλω τα 

δαιμόνια, άρα έφθασεν εις εσάς η βασιλεία του Θεού. Όταν 

ο ισχυρός καθωπλισμένος φυλάττει την εαυτού αυλήν, τα 

υπάρχοντα αυτού είναι ΕΝ ΕΙΡΗΝΗ.  

 Όταν όμως ο ισχυρότερος αυτού επελθών νικήσει αυ-

τόν, ΑΦΑΙΡΕΙ ΤΗΝ ΠΑΝΟΠΛΙΑΝ ΑΥΤΟΥ εις την οποίαν ε-

θάρρει, και διαμοιράζει τα λάφυρα αυτού….» (Λουκάς 

ΙΑ/11:20-22). 
 

 

 Ο Ιησούς διακήρυξε ότι η πανοπλία του "ισχυρού" έχει αφαι-

ρεθεί απ’ αυτόν και αυτό σημαίνει ότι ο Σατανάς τώρα είναι τε-

λείως ανυπεράσπιστος. Η λέξη «ΠΑΝ-ΟΠΛΙΑ» σημαίνει «ΟΛΑ ΤΑ 

ΟΠΛΑ». Η λέξη αυτή χρησιμοποιείται από τον απόστολο Παύλο, 

όπου ο αναγεννημένος χριστιανός καλείται να αναλάβει την 

πανοπλία του Θεού: «...Ενδύθητε την ΠΑΝΟΠΛΙΑ ΤΟΥ ΘΕΟΥ, διά 

να δυνηθείτε να σταθείτε εναντίον εις τας μεθοδείας του Διαβόλου» 

(Εφεσίους ς΄/6:11).  
 

 Κατά συνέπεια, ο ΠΙΣΤΟΣ δεν είναι τρωτός σε  κ α ν έ ν α  

σημείο, ενώ αντίθετα ο ΔΙΑΒΟΛΟΣ είναι τρωτός σε κ ά θ ε  

σημείο.  
 

 Ο Διάβολος επιζητεί να κυβερνήσει τον κόσμο και θα πρέπει 

να συμφωνήσουμε ότι στον τομέα αυτό έχει κάνει αξιοσημείωτες 

46 



προόδους. Το ερώτημα είναι «Γιατί συμβαίνει αυτό; Που οφεί-
λεται;» Αυτό συμβαίνει επειδή η εκκλησία δεν εξεγέρθηκε ακόμα 

με όλη την ΕΞΟΥΣΙΑ και τη ΔΥΝΑΜΗ που της έχει δοθεί. Υπάρχει 

όμως ένα μεγάλο κομμάτι του σώματος του Χριστού, που σήμερα 

αρχίζει να έχει επίγνωση ποιος είναι ο εχθρός, ποια είναι τα 

πνευματικά του όπλα για να νικήσει τον εχθρό αυτό και ποια είναι 

η εξουσία του και η δύναμή του, και τώρα περνάει στην επίθεση 

ενάντια στον Σατανά και τις στρατιές του.  
 

 Όσο πιο πολλοί πιστοί μπαίνουν στον επιθετικό πόλεμο, τό-

σο πιο πολλές απώλειες θα έχει ο Σατανάς. Μην ξεχνάς ότι Αυ-

τός που κατοικεί μέσα σου, είναι μεγαλύτερος και ισχυρότερος απ’ 

αυτόν που κατοικεί στον κόσμο. Αλληλούια.    
 

 (4)   ΕΝΑΝΤΙΟΝ  ΕΙΣ  ΤΑ  ΠΝΕΥΜΑΤΑ  ΤΗΣ  ΠΟ- 

              ΝΗΡΙΑΣ ΕΝ ΤΟΙΣ ΕΠΟΥΡΑΝΙΟΙΣ   
 

 Τέταρτο και τελευταίο κατά σειρά, η Αγία Γραφή αναφέρει 

ότι αγωνιζόμαστε «…εναντίον εις ΤΑ ΠΝΕΥΜΑΤΑ ΤΗΣ ΠΟΝΗΡΙΑΣ 

εν τοις επουρανίοις». Το κλειδί σε αυτή την πρόταση είναι η λέξη 

"της πονηρίας". Η λέξη αυτή υπονοεί κάτι που είναι σε υψηλό 

βαθμό βλαβερό και καταστρεπτικό στον χαρακτήρα κάποιου. Αυ-

τά τα πνεύματα της πονηρίας έχουν μόνο ένα σκοπό, την πονη-

ριά. Μπορούν να εμφανίζονται σαν άγγελοι φωτός (βλ. Β΄ Κοριν-

θίους ΙΑ:13-15) και με τα τεχνάσματά τους να οδηγήσουν πολλούς 

ανθρώπους στα δίχτυα της καταστροφής. Ο Ιησούς Χριστός ξε-

σκέπασε και φανέρωσε τους πονηρούς σκοπούς τους με αυτά τα 

λόγια: «Ο κλέπτης δεν έρχεται, ειμή διά να ΚΛΕΨΕΙ και ΘΥΣΕΙ και 

ΑΠΟΛΕΣΕΙ…» (Ιωάννης, κεφ. Ι΄/10:10).  
 

 Αυτές οι τρεις εκφράσεις που αναφέρονται στην  επιστολή 

προς Εφεσίους ς΄/6:12, δηλαδή «τα πνεύματα», «της πονηρίας» 

και «εν τοις επουρανίοις» μας δίνουν μια πολύ ζωντανή και γλα-

φυρή εικόνα του βασιλείου του Σατανά. Είναι οργανωμένο σε υ-

ψηλό βαθμό για να μπορεί να πραγματοποιεί τους σκοπούς του. 

Οι δαιμονικές δυνάμεις έχουν παραταχθεί και έχουν λάβει εξουσία 

από τον Σατανά να ελέγχουν όλο τον κόσμο και να τον βασανί-

ζουν με κακοήθη προβλήματα, με αρρώστιες, με πόνο, με θλίψη 

47 



και με διάφορες πονηρίες.  
 

 Για τον πιστό είναι μεγάλο μειονέκτημα όταν αγνοεί τις δυ-

νάμεις και τις μεθόδους ενέργειας του Σατανά, ενώ αντίθετα όταν 

τις γνωρίζει βρίσκεται σε πολύ πλεονεκτική θέση, βρίσκεται σε 

θέση ισχύος. ΠΡΟΣΕΞΤΕ ΑΥΤΟ: Η άγνοια των μεθόδων του 

εχθρού από την εκκλησία, του επιτρέπει να ενεργεί χωρίς να 

αποκαλυφτεί και να αναγνωριστεί. Αυτό είναι ένα από τα πιο 

ισχυρά όπλα του. 
 

 Το να μην μπορέσουμε να αναμιχθούμε ενεργά στον πνευ-

ματικό πόλεμο, σημαίνει ότι δεν ενδιαφερόμαστε για το τι θα συμ-

βεί σ' εμάς τους ίδιους, στην οικογένειά μας, στην περιοχή που 

ζούμε, στην πόλη μας, στο έθνος μας και στον κόσμο ολόκληρο. 

Οι περισσότεροι χριστιανοί δεν έχουν αναμιχθεί στην πνευματική 

μάχη, επειδή ποτέ δεν διδάχτηκαν τη σημασία της, ούτε τον 

τρόπο για να την κερδίσουν.  
 

 Σήμερα ο Σατανάς επιδεικνύει τη δύναμή του με τον ΑΠΟ-

ΚΡΥΦΙΣΜΟ, τον ΠΝΕΥΜΑΤΙΣΜΟ, τις ΨΕΥΔΟΘΡΗΣΚΕΙΕΣ, τη ΘΡΗ-

ΣΚΟΛΗΨΙΑ και τις ΛΑΤΡΕΙΕΣ, όσο ποτέ άλλοτε στην ανθρώπινη 

ιστορία. Η εκκλησία του Ιησού Χριστού πρέπει να επανεξετάσει τα 

μέσα που διαθέτει για να προχωρήσει σε μια ένδοξη νικηφόρα 

πορεία κατά των πονηρών δυνάμεων.   
 

 Ο Μπίλλυ Γκράχαμ (Billy Graham), παγκόσμια γνωστός κή-

ρυκας του λόγου του Θεού, σε κάποια συνέντευξή του είχε πει:  
 

"Όλοι εμείς που είμαστε απασχολημένοι στο χριστιανικό έργο, 

έχουμε συνεχώς συνείδηση του γεγονότος, πως έχουμε να πα-

λαίψουμε με υπερφυσικές ισχυρές δυνάμεις…. Είναι φανερό 

στον καθένα από εμάς που είμαστε στο πνευματικό έργο, ότι οι 

άνθρωποι είναι δυνατόν ΝΑ ΚΑΤΕΧΟΝΤΑΙ από δαιμόνια, ΝΑ ΒΑ-

ΣΑΝΙΖΟΝΤΑΙ και ΝΑ ΕΛΕΓΧΟΝΤΑΙ απ' αυτά. Όλο και περισσότεροι 

εργάτες του Θεού θα πρέπει να μάθουν να χρησιμοποιούν τη 

δύναμη του Θεού, για να ελευθερώσουν τους ανθρώπους από 

αυτή την τρομερή κατοχή του Σατανά". 
 

 Ο Θεός σήμερα σηκώνει ένα ισχυρό στρατό που θα προχω-

ρήσει νικηφόρα με πνευματικά όπλα. Η εκκλησία του Ιησού Χρι-

48 



στού είναι ένα τρομερό στράτευμα που υψώνει σημαία νίκης και 

αυτό είναι που προκαλεί τρόμο και αιμορραγία σε όλους τους 

τομείς της κόλασης:  
 

«Είσαι ώραία, αγαπητή μου, ως Θερσά, εύχαρις ως η Ιε-

ρουσαλήμ, τρομερά ως στράτευμα με σημαίας  ....Τις αύτη, 

η προκύπτουσα ως αυγή, ωραία ως η σελήνη, λάμπουσα ως 

ο ήλιος, τρομερά ως στράτευμα με σημαίας;» (βλ. Άσμα 

Ασμάτων ς΄/6:4,10).  
 

 Η εκκλησία δεν είναι απλά ο "λαός του Θεού", αλλά είναι η 

ένδοξη νύμφη ΕΚΚΛΗΣΙΑ, η αγαπημένη του νυμφίου ΙΗΣΟΥ, η 

οποία ντυμένη με εξουσία και δύναμη στις έσχατες ημέρες θα 

συντρίψει τις δυνάμεις του σκότους και αυτό είναι πλέον ορατό και 

αισθητό στις ημέρες μας και από τη διακονία απελευθέρωσης. Τα 

αποτελέσματα πραγματικά εντυπωσιάζουν, γιατί με τη διακονία 

απελευθέρωσης, χιλιάδες άνθρωποι του Θεού έχουν ελευθερω-

θεί από τα δεινά των πονηρών πνευμάτων.  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

49 



 

από τις εκδόσεις μας 
 

 

ISBN: 978 - 960 - 92560 - 3 - 2 
 

Α΄ έκδοση: 07/1998  -  Β΄ έκδοση: 06/2007 

 Γ΄ έκδοση: 12/2020- Σελίδες 88 

 

 ΕΝΑ ΒΙΒΛΙΟ που αποτελείται από τρία (αυτοτελή) θέματα, που με-

ταξύ τους παρουσιάζουν μια θαυμαστή ενότητα και αποτελούν μια ΤΡΙ-

ΛΟΓΙΑ. Τα δύο πρώτα θέματα («Η ΟΡΑΣΗ ΤΟΥ ΘΕΡΙΣΜΟΥ» και «ΠΟΛΕΜΟΣ 

ΚΑΙ ΔΟΞΑ») έχουν γραφτεί από τον Ρικ Τζόϊνερ και το τρίτο θέμα («Ο 

ΥΙΟΣ Ο ΑΡΣΕΝ»), που αποτελεί και το μεγαλύτερο μέρος του βιβλίου, έχει 

γραφτεί από τον Αλκιβιάδη Τζελέπη.       
 

 ΕΝΑ ΒΙΒΛΙΟ που μας μεταφέρει στα τέλη των εσχάτων καιρών και 

στα συγκλονιστικά γεγονότα που θα λάβουν χώρα και θα μορφώσουν το 

ένδοξο σώμα της «εκκλησίας της Φιλαδέλφειας», της εκκλησίας της αρ-

παγής, επάνω στην οποία ο Κύριος Ιησούς θα επιθέσει μεγάλη δόξα. 
 
 
 

50 



 

Κεφάλαιο ΤΡΙΤΟ 
 

«Σ Τ Ρ Α Τ Ε Υ Θ Ε Ι Τ Ε»  
ΤΗΝ ΚΑΛΗΝ ΣΤΡΑΤΕΙΑΝ 

 

 
 

 Είναι μια αποκάλυψη, που σήμερα αφυπνίζει την εκκλησία 

παγκόσμια, ώστε να ανακαλύψει το πόσο οργανωμένος είναι ο 

Σατανάς και πόσο συστηματικά δουλεύει εναντίον μας. Ενώ όλοι 

μας διδαχτήκαμε ότι είναι καθήκον του πιστού να δίνει τη μαρτυ-

ρία του για τον Ιησού Χριστό και πήραν θάρρος να Τον ομολο-

γούν, δεν διδαχτήκαμε όμως ότι είναι επίσης καθήκον του κάθε 

πιστού να είναι χριστιανός στρατιώτης ενεργός στον πνευμα-

τικό πόλεμο. 
 

 Λίγοι είναι οι χριστιανοί που έχουν εκπαιδευτεί στο να «κα-

θαιρούν οχυρώματα» (Β' Κορινθίους Ι΄/10:4), ή πώς να «αντιστέκο-

νται στον Διάβολο» (Ιάκωβος Δ/4:7), ή πώς να μάχονται «ενάντια 

στις αρχές, ενάντια στις εξουσίες, ενάντια στους κοσμοκράτορες και 

ενάντια στα πνεύματα της πονηρίας» (Εφεσίους ς΄/6:12). Σαν χριστια-

νοί στρατιώτες πρέπει να αποκτήσουμε ΠΡΑΚΤΙΚΕΣ ΓΝΩΣΕΙΣ. Για 

παράδειγμα, όταν ένας άνδρας εκπληρώνει τη στρατιωτική του 

θητεία και εκπαιδεύεται, μαθαίνει το χειρισμό των όπλων και τις 

τακτικές, τι οποίες θα εφαρμόσει σε μια ενδεχόμενη επίθεση του 

εχθρού, αλλά ταυτόχρονα μαθαίνει και τι όπλα διαθέτει ο εχθρός 

και ποιες είναι οι τακτικές τις οποίες μεταχειρίζεται.     
 

  Το στράτευμα του Θεού βρίσκεται συνέχεια στο δικό Του 

"κέντρο εκπαίδευσης". Μαθαίνουμε πώς να είμαστε έμπειροι και 

ετοιμοπόλεμοι χριστιανοί στρατιώτες και να «στρατευόμεθα την κα-

λήν στρατειάν» (Α΄ Τιμόθεου Α/1:18). Στην Εφεσίους ς΄/6:10 υπάρχει 

η προτροπή να φορέσουμε την πανοπλία (όλα τα όπλα) του Θεού 

και να σταθούμε ενάντια στις μεθοδείες του Διαβόλου και το νόη-

μα της λέξης "μεθοδεία" σε ελεύθερη απόδοση σημαίνει "επιδιώ-

κω σταθερά την υλοποίηση του στόχου μου, με μέθοδο και με καθο-

51 



ρισμένο σχέδιο, χρησιμοποιώντας προς τούτο απάτη και πανουρ-

γία". Ο Σατανάς έχει μέθοδο και καθορισμένο σχέδιο για να υπο-

τάξει τον καθένα μας, μαζί με την οικογένειά μας, την τοπική εκ-

κλησία, την κοινότητα και το έθνος μας, στόχος του είναι όλα να 

ελέγχονται απ' αυτόν και τα στρατεύματά του. Ο Θεός όμως έχει 

προμηθεύσει θώρακα για την προστασία μας και όπλα για επιθε-

τικό πόλεμο εναντίον του. Συνεπώς, εμείς μπορούμε και να αντι-

σταθούμε αποτελεσματικά σε οποιαδήποτε επίθεση του εχθρού 

εναντίον μας, αλλά και να εξαπολύσουμε επίθεση που θα μα-

ταιώσει τα σχέδιά του, θα τον ανατρέψει και θα βάλει τέρμα στη 

δύναμή του. 
 

 Στη συνέχεια θα δούμε τέσσερις βασικούς τομείς, τους ο-

ποίους ο εχθρός επιχειρεί να καταλάβει και να ελέγχει και που 

εμείς καλούμαστε να δώσουμε την πνευματική μάχη για να απο-

τρέψουμε τα σχέδιά του και να υπάρχει απελευθέρωση: 
 

1. Μάχη για τον ΕΑΥΤΟ μας. 

2. Μάχη για την ΟΙΚΟΓΕΝΕΙΑ μας (το σπίτι μας). 

3. Μάχη για την (τοπική) ΕΚΚΛΗΣΙΑ μας. 

4. Μάχη για την επαρχία και τη ΧΩΡΑ μας.  
 

(1)   ΜΑΧΗ ΓΙΑ ΤΟΝ ΕΑΥΤΟ ΜΑΣ 
 

 Αυτό που βασικά τονίζεται στο βιβλίο αυτό είναι η προσω-

πική απελευθέρωση από δαιμονικές επιρροές. Αυτό είναι η βά-

ση και το σημείο εκκίνησης για έναν ολοκληρωμένο επιτυχή πνευ-

ματικό πόλεμο. Όταν συγκρουόμαστε με τον εχθρό σε επίπεδο 

προσωπικής απελευθέρωσης, θα πρέπει να έχουμε υπόψη μας 

ότι μαχόμαστε με την εμπροσθοφυλακή του Σατανά. Οι ισχυρές 

δυνάμεις του, τα πρωτοπαλίκαρά του, βρίσκονται στα μετό-

πισθεν, έτοιμα να επέμβουν σε περίπτωση που κάτι δεν πη-

γαίνει καλά στις πρώτες γραμμές της μάχης, γι’ αυτό στόχος 

μας είναι να συντρίψουμε όλες τις γραμμές του εχθρού, ώστε να 

μην του αφήσουμε άλλα περιθώρια για επανασύνταξη των σατα-

νικών δυνάμεών του, ώστε να εξαπολύσει νέα πιο οργανωμένη 

πιο ισχυρή επίθεση.  
 

52 



 Ο πρώτος στόχος στην εμπόλεμη κατάσταση είναι να ελευ-

θερώσουμε τον ΕΑΥΤΟ μας. Αυτό αποτελεί απαραίτητη προϋ-

πόθεση για μια νικηφόρα πορεία, δεν μπορείς να ελευθερώνεις 

άλλους, όταν εσύ βρίσκεται σε δεσμά. Ίσως αναρωτηθεί κάποιος: 

"Χρειάζονται όλοι απελευθέρωση;" Από την προσωπική εμπει-

ρία των εργατών απελευθέρωσης δεν υπάρχουν εξαιρέσεις και 

ούτε μπορεί να ισχυριστεί κάποιος ότι ο πνευματικός αγώνας έχει 

μόνο νίκες. Μπορεί στο τέλος ένας ΠΟΛΕΜΟΣ να κερδιθεί, αλλά 

υπάρχουν όμως και ΜΑΧΕΣ χαμένες, που σημαίνει ότι και ο νικη-

τής στο τέλος μετράει απώλειες, έστω και αν αυτές είναι μικρές. 

Όσο καιρό εμείς βαδίζουμε στην άγνοια και στο σκοτάδι ο εχθρός 

μπορεί να κάνει με επιτυχία εισβολές μέσα στον καθένα μας. Πρέ-

πει να μάθουμε όχι μόνο να τον πετάμε έξω από τη ζωή μας, 

αλλά και να εξακολουθούμε να τον κρατάμε απ' έξω. 
 

 Η σωστή τακτική επίθεσης είναι: Μιλάτε δυνατά και με 

δύναμη στα δαιμόνια, μπορεί αυτό να φαίνεται ανόητο και αδέξιο 

στην αρχή, μέχρι να το συνηθίσετε, αλλά είναι μια αναγκαία και 

αποτελεσματική τακτική που πρέπει να εφαρμόζεται στον πνευ-

ματικό πόλεμο. Έχει γίνει φανερό ότι, όποιος εκβάλλει δαιμόνια, 

πρέπει να χρησιμοποιεί τον εκφωνούμενο λόγο, δηλαδή με φω-

νή που να ακούγεται και όχι τον ενδιάθετο λόγο, δηλαδή με τη 

σκέψη μας (από μέσα μας). Πρέπει να υπάρχει ομιλία, για να γνω-

ρίζουν τα δαιμόνια, τι ακριβώς τα διατάσσουμε να κάνουν, γιατί τα 

πονηρά πνεύματα, ενώ μπορούν να μας βάζουν σκέψεις και να 

μας επηρεάζουν, δεν μπορούν όμως σε καμιά περίπτωση να δια-

βάζουν τις δικές μας σκέψεις, γιατί δεν είναι παντογνώστες, αυτή 

η ιδιότητα ανήκει μόνο στον Θεό. Αυτή είναι η διαφορά ανάμεσα 

στον ΕΝ-ΔΙΑΘΕΤΟ λόγο και στον ΕΚ-ΦΩΝΟΥΜΕΝΟ λόγο. 
 

 Πρέπει επίσης να μιλάμε, όχι μόνο στα δαιμόνια που φιλο-

ξενεί κάποιος μέσα του, αλλά και σ' αυτά που επιτίθενται απ' έξω. 

Για παράδειγμα, μπορεί ένα δαιμόνιο να μιλήσει στη σκέψη μας, 

λέγοντας "ο τάδε νομίζει ότι είσαι ανόητος". Αυτός είναι ένας 

τρόπος με τον οποίο τα πονηρά πνεύματα φυτεύουν μέσα μας 

σπόρους υποψίας και αγανάκτησης. Πόσες φορές αυτό, δεν έχει 

συμβεί προσωπικά και σ' εμάς; Πόσες φορές πέσαμε στην παγί-

53 



δα και αγανακτήσαμε αναίτια εναντίον κάποιου; Πρέπει να μά-

θουμε να διακρίνουμε γρήγορα, ποια είναι η πηγή των σκέ-

ψεων και από πού προέρχονται. Να διακρίνουμε εάν οι σκέ-

ψεις είναι από τον εαυτό μας, ή εάν είναι από τον Θεό, ή εάν 

είναι από τον εχθρό. Όταν το διακρίνουμε αυτό βαδίζουμε σωστά.        
 

 Όταν λοιπόν μας επιτίθεται μ' αυτό τον τρόπο ένα δαιμόνιο 

απ' έξω, στη σκέψη μας, μπορούμε να του πούμε δυνατά να το α-

κούσει: "Είσαι ψεύτης δαιμόνιο, αρνούμαι να σκεφτώ έτσι για το 

φίλο μου. Μάθε ότι το μυαλό μου είναι κάτω από την προστασία του 

αίματος του Κυρίου Ιησού. Σε δεσμεύω από τις σκέψεις μου και σε 

διατάζω στο όνομα του Ιησού να με αφήσεις ήσυχο". Αυτό είναι ένα 

παράδειγμα αντίστασης στον Διάβολο και στις δυνάμεις του. Γνω-

ρίζουμε ότι η Αγία Γραφή μας λέγει να αντιστεκόμαστε στον Διά-

βολο, αλλά ίσως να μην έχουμε ανακαλύψει την ΠΡΑΚΤΙΚΗ της 

εκτέλεσης αυτής της εντολής.  
 

 Όποιες λέξεις και αν χρησιμοποιείτε στην πνευματική μάχη, 

τονίστε τη θέση σας κοντά στον Ιησού Χριστό και αντισταθείτε 

στα δαιμόνια χρησιμοποιώντας την εξουσία του ΟΝΟΜΑΤΟΣ και 

του ΑΙΜΑΤΟΣ του Κυρίου Ιησού. Τα δαιμόνια είναι παραβάτες και 

είναι υποχρεωμένα να φύγουν όταν αντιστέκεστε μ' αυτό τον τρό-

πο. Μη σταματάτε, δίνοντας τη εντολή να φύγουν μόνο μια 

φορά, γιατί τα δαιμόνια δείχνουν πολλές φορές πείσμα, αλλά 

σεις επιμείνετε μέχρι να αποκτήσετε βεβαιότητα και ειρήνη μέσα 

σας, έχοντας πίστη και εμπιστοσύνη στον Λόγο του Θεού.  Θα α-

ναφερθούμε με περισσότερες λεπτομέρειες στο "έβδομο κεφά-

λαιο", στο οποίο περιγράφονται επτά βασικοί τρόποι απαλλαγής 

του πιστού από τα πνεύματα της πονηρίας. 
 

 Στον πνευματικό πόλεμο να είστε τίμιοι με τον εαυτό σας, να 

ζητείτε από τον Κύριο να σας αποκαλύψει με ποιο τρόπο, από 

πού και πώς, εισήλθαν μέσα σας τα δαιμονικά πνεύματα. Αυτό 

δεν σημαίνει ότι επανέρχεστε στα παλιά και ξαναζεσταίνετε παλιές 

αμαρτίες και δυσάρεστες καταστάσεις που σας ταλαιπώρησαν και 

σας πλήγωσαν στο παρελθόν, αλλά για να αντιληφθείτε πως τα 

πονηρά πνεύματα εκμεταλλεύτηκαν μερικές καταστάσεις της 

ζωής σας, καθώς και διάφορες αμαρτίες σας (ακούσιες και εκού-

54 



σιες), ώστε αυτοί οι παρείσακτοι και ανεπιθύμητοι παραβάτες να 

πεταχτούν έξω και οι πόρτες εισόδου να κλείσουν (για πάντα) πί-

σω τους. Η νίκη μας είναι βέβαιη όταν ξεσκεπαστούν οι μέθοδοι 

και τα σχέδιά τους. 
 

 Ζητήστε βοήθεια από εργάτες του Θεού που γνωρίζουν από 

διακονία απελευθέρωσης. Πιστεύω ότι σήμερα υπάρχει τέτοια βο-

ήθεια, πολύ περισσότερο απ' ότι υπήρχε πριν από μερικά χρόνια 

και ο Θεός τώρα σηκώνει στρατιά εργατών που  θα διδάξουν και 

θα εξασκήσουν τη διακονία απαλλαγής από δαιμονικά πενύματα. 

Αν δεν υπάρχει βοήθεια στο γύρω περιβάλλον σας, προσευχη-

θείτε να την προμηθεύσει ο Θεός και να είστε βέβαιοι ότι Αυ-

τός θα το κάνει. Συναντηθείτε με άλλους πιστούς από το σώμα 

του Χριστού που έχουν την ανάγκη αυτή. Ίσως ο Κύριος Ιησούς 

να σας οδηγήσει να βοηθήσετε στον τομέα της απελευθέρωσης ο 

ένας τον άλλο. 
 

 Καλό και ευλογημένο αποτέλεσμα θα έχει, εάν η απελευθέ-

ρωση ολοκληρωθεί στην εκκλησία, γιατί και αυτό αποτελεί μια 

διακονία της εκκλησίας, όπως το κήρυγμα, η διδασκαλία του Λό-

γου του Θεού και η θεραπεία. Ο Ιησούς εκτελούσε όλες αυτές τις 

διακονίες και έδωσε την εντολή στην εκκλησία να τις συνεχίσουν. 

Χρειάζεται να υπάρχει ενότητα στη διακονία αυτή, για να μην 

πέσει κάποιος στην καταδίκη του Διαβόλου, με το να αφήσει την 

υπερηφάνεια να τον καταλάβει.  
 

 Αρχίστε να εξασκείτε την απελευθέρωση επάνω στον εαυτό 

σας. Διαλέξτε μια περιοχή του εαυτού σας, όπου γνωρίζετε πως 

υπάρχουν πονηρά πνεύματα που σας ενοχλούν και ΔΙΑΤΑΞΤΕ ΤΑ 

ΣΤΟ ΟΝΟΜΑ ΤΟΥ ΚΥΡΙΟΥ ΙΗΣΟΥ ΧΡΙΣΤΟΥ ΝΑ ΦΥΓΟΥΝ. Όταν τα 

δαιμόνια αντιληφτούν ότι τα αρνείστε, ότι δεν δέχεσθε την εξουσία 

τους και μιλάτε με βεβαιότητα και με πίστη, ΘΑ ΑΝΤΙΔΡΑΣΟΥΝ. 

Μην τα αφήνετε ούτε μια ημέρα ήσυχα, χωρίς να τα προκαλέσετε. 

Η Αγία Γραφή λέγει «διότι η βασιλεία του Θεού δεν είναι βρώσις και 

πόσις, αλλά (είναι) ΔΙΚΑΙΟΣΥΝΗ και ΕΙΡΗΝΗ και ΧΑΡΑ εν Πνεύματι 

αγίω» (Ρωμαίους ΙΔ/14:17). Αυτή η βασιλεία είναι δική σας για να 

την πάρετε, είναι η κληρονομιά του Θεού για σας τώρα. Διακη-

ρύξτε το δυνατά να το ακούσουν τα δαιμόνια, γνώριζε ότι έχεις 

55 



μέσα σου τον Ιησού, γιατί Αυτός είναι η δικαιοσύνη μας και ο 

καρπός του Πνεύματός Του μας πλημμυρίζει .   
   

(2)  ΜΑΧΗ ΓΙΑ ΤΗΝ ΟΙΚΟΓΕΝΕΙΑ ΜΑΣ 

 Υπάρχουν πολλά σπίτια σήμερα, μέσα στα οποία υπάρχει 

ακαταστασία, διαμάχη, χωρισμός, σύγχυση και προβλήματα, παρ' 

όλο που ο σύζυγος, η σύζυγος και τα παιδιά τους ομολογούν τον 

Ιησού Χριστό ως προσωπικό τους σωτήρα και λυτρωτή. Τώρα 

όμως είναι καιρός ο Διάβολος να πάρει τη μερίδα της ντροπής, 

τώρα είναι καιρός να μάθουν οι οικογένειες να τον πετάνε μαζί με 

τις πονηρές δυνάμεις του έξω από τα σπίτια τους. Η καλύτερη 

αρχή για ένα νικηφόρο ξεκίνημα είναι το κάθε μέλος της οικογέ-

νειας να παραδώσει ξανά τον εαυτό του στον Κύριο Ιησού. 

Μετά από την αφιέρωση αυτή, θα πρέπει να ακολουθήσει η απε-

λευθέρωση από τα δαιμόνια, για τον καθένα ξεχωριστά. 
 

 Κάτι πολύ όμορφο έγινε σε μια τοπική εκκλησία, που είχε 

προσκληθεί να διακονήσει η ομάδα απελευθέρωσης του αδ. Φ.Μ. 

Χάμοντ. Ο ποιμένας της εκκλησίας αυτής είχε κάνει μια πολύ 

εποικοδομητική διδασκαλία για τη θέση του άνδρα σαν κεφαλή 

στο σπίτι. Σχεδόν όλοι οι άνδρες πήγαν μπροστά για να ορίσουν 

συνάντηση για τη διακονία απελευθέρωσης και για τον εαυτό τους 

και για την οικογένειά τους. Αυτή η διακονία ήταν τόσο σημα-

ντική γι' αυτούς, ώστε την ημέρα της συνάντησης πήραν ά-

δεια από τις εργασίες τους και δεν άφησαν τα παιδιά τους 

να πάνε στο σχολείο.  
 

 Αυτός είναι τρόπος που θα πρέπει να εκζητεί κάποιος την α-

πελευθέρωσή του από τα πνευματικά δεσμά. Οι οικογένειες εν-

θαρρύνονται ν' απαλλαγούν από τα δαιμόνια, όταν όλα τα μέλη εί-

ναι μαζί, γιατί όταν το ένα μέλος φροντίζει με αγάπη το άλλο, τότε 

ο Διάβολος, όχι απλά έχει νικηθεί, αλλά έχει συντριφτεί τελείως η 

δύναμή του.   
 

 Υπάρχουν όμως και αρκετά σπίτια που έχουν μεγαλύτερα 

προβλήματα, όπως στην περίπτωση που όλα τα μέλη δεν είναι 

πιστά, ή μερικά να έχουν αποστατήσει τόσο πολύ, ώστε να μην 

ενδιαφέρονται καθόλου για τα πνευματικά πράγματα. Αν μόνον 

56 



ένας στην οικογένεια έχει όλο το φορτίο για την πνευματική ευημε-

ρία του σπιτιού, άραγε ποιο θα είναι το αποτέλεσμα; 
 

 Η κατάσταση στο σπίτι της κυρίας Αντιγόνης είναι χαρακτη-

ριστική περίπτωση για πολλές οικογένειες, όπου η διακονία απε-

λευθέρωσης έφερε θετικό αποτέλεσμα. Η κα Αντιγόνη έκανε ότι 

καλύτερο μπορούσε για να ζει για τον Κύριο Ιησού, αλλά ο σύζυ-

γός της, ο Αριστείδης, που έπινε και έπαιζε χαρτιά, κάθε φορά 

που αυτή ήθελε να πάει στην εκκλησία, της δημιουργούσε έντονες 

καταστάσεις, την κορόιδευε και πολλές φορές την εμπόδιζε και να 

φύγει. Είχε συνέχεια βίαιη συμπεριφορά, έβριζε τα δύο παιδιά 

τους και αυτή φοβόταν και για τον εαυτό της και για τα παιδιά 

τους, στα οποία τα σημάδια της αναταραχής που επικρατούσε 

στο σπίτι ήταν φανερά επάνω τους, ήταν φοβισμένα, νευρικά και 

κλεισμένα στο εαυτό τους. 
 

 Η κα Αντιγόνη προσευχήθηκε με θέρμη για το σύζυγό της, 

αλλά αυτός, αντί να παρουσιάσει βελτίωση, χειροτέρεψε ακόμα 

περισσότερο, γι’ αυτό σχεδίαζε να ζητήσει διαζύγιο. Πριν όμως 

προχωρήσει σε μια τέτοια ενέργεια, έκανε μια ακόμα προσπάθεια 

να σώσει το γάμο της, ζητώντας από την ομάδα διακονίας απε-

λευθέρωση για τον εαυτό της. Οι αδελφοί που συμμετείχαν στη 

διακονία απελευθέρωσης γνώριζαν ότι θα ήταν δύσκολο γι' αυτήν 

να μείνει τελείως ελεύθερη από την επιρροή των δαιμονικών 

πνευμάτων, εφόσον το περιβάλλον της εξακολουθούσε να είναι 

ακατάστατο, αλλά θα απελευθερωνόταν όμως οριστικά από τους 

φόβους και τις πιέσεις που δεχόταν. 
 

 Για τον λόγο αυτό αποφάσισαν να μπουν σε πνευματικό 

πόλεμο ενάντια στα δαιμόνια που είχαν κάτω από τον έλεγχό τους 

τη ζωή του συζύγου της και τον έκαναν τυφλό απέναντι στις αλή-

θειες του ευαγγελίου του Ιησού. Η Βίβλος λέγει: «Εάν δε και το 

ευαγγέλιον ημών είναι ΚΑΛΥΜΜΕΝΟΝ, εις τους απολυμένους είναι 

καλυμμένον, των οποίων, ενώ είναι άπιστοι, ο θεός του κόσμου τού-

του ετύφλωσεν τον νουν, ΔΙΑ ΝΑ ΜΗΝ ΕΠΙΛΑΜΨΕΙ εις αυτούς ο 

φωτισμός του ευαγγελίου της δόξης του Χριστού, ο οποίος είναι εικών 

του Θεού» (Β' Κορινθίους Δ/4:3-4).  
 

57 



 Ο πνευματικός πόλεμος δεν είναι απλά προσευχή, αλλά 

είναι επιπρόσθετη προσευχή. Δεν υπάρχει λόγος να παρακα-

λούμε τον Θεό να μας δώσει κάτι, που ήδη μας έχει δώσει, μας 

έχει δώσει και ΕΞΟΥΣΙΑ και ΔΥΝΑΜΗ επάνω στον Διάβολο. Δεν 

πρέπει εμείς να περιμένουμε τον Θεό να βγάλει τον Διάβολο από 

τις πλάτες μας, Αυτός έχει ήδη συντρίψει στον Γολγοθά τον Σατα-

νά και μας έχει δώσει την ικανότητα και την ευθύνη να φροντί-

ζουμε τον εαυτό μας.  
 

 Αυτή η αλήθεια έχει αποκαλυφτεί σε πολλούς πιστούς, 

είναι το "ευ-αγγέλιο", είναι η "καλή αγγελία". Καθόλου παράξε-

νο, που πολλές προσευχές μας μένουν χωρίς απάντηση. Πρέπει 

να σταματήσουμε να κάνουμε έφοδο στον ουρανό για να πάρου-

με κάτι που μας έχει ήδη δοθεί και πρέπει να αρχίσουμε να χρησι-

μοποιούμε αυτό που μας έχει ήδη δοθεί από τον Θεό. 
 

 Άρχισε λοιπόν με πίστη ο πνευματικός πόλεμος από την 

ομάδα απελευθέρωσης, για να βοηθηθεί ο σύζυγος της κας Αντι-

γόνης. Έπρεπε όμως και η ίδια να μάθει να διεξάγει πνευματική 

μάχη και να είναι ικανή να την συνεχίσει μόνη της. Ο λόγος που 

απευθύνθηκε με εξουσία προς τα δαιμόνια ήταν:  
 

"Εσείς δαιμόνια που ενοχλείτε τον κο Αριστείδη, ασκούμε επά-

νω σας τώρα εξουσία στο πανίσχυρο όνομα του Κυρίου μας 

Ιησού Χριστού. Θέλετε να καταστρέψετε αυτό το σπίτι, αλλά 

εμείς δεν θα σας το επιτρέψουμε να το κάνετε. Διακηρύττουμε 

ότι ΕΙΜΑΣΤΕ στην ίδια θέση με τον Ιησού στην πνευματική 

εξουσία και ΞΕΡΟΥΜΕ τη θέση μας και τα δικαιώματά μας. Σας 

δένουμε στο όνομα του Ιησού, πάρτε τα χέρια σας από τη ζωή 

του, αφήστε ελεύθερη τη θέλησή του να δεχτεί τον Ιησού σω-

τήρα του…." 
 

 Σε λίγες εβδομάδες ο κος Αριστείδης είχε αλλάξει τελείως, 

ήταν ένας νέος άνθρωπος εν Χριστώ Ιησού. Είχε αναγεννηθεί και 

βαπτισθεί με το άγιο Πνεύμα. Η οικογένεια πήγαινε πλέον ενωμέ-

νη στην εκκλησία και ο σύζυγος έγινε ο πραγματικός αρχηγός της 

οικογένειας, έγινε ο στοργικός σύζυγος και πατέρας.  
 

 Δεν θέλω να δοθεί στον αναγνώστη η εντύπωση ότι σε πα-

58 



ρόμοιες καταστάσεις όλες οι πνευματικές μάχες τελειώνουν με 

τέτοια ταχύτητα και αποτελεσματικότητα. Έχω γίνει μάρτυρας 

αρκετών νικηφόρων μαχών και έτσι γνωρίζω ότι μπορεί στην 

αρχή να είναι η νίκη εντυπωσιακή, αλλά στη συνέχεια υπάρχουν 

πολλές εμπειρίες. Άλλες μάχες κράτησαν πολύ περισσότερο και 

μερικές για μήνες ολόκληρους από τότε που άρχισαν.   
 

 Ο πνευματικός πόλεμος για τη βοήθεια κάποιου άλλου ΔΕΝ 

ΔΕΣΜΕΥΕΙ τη θέληση του ατόμου, αλλά δεσμεύει την ισχύ των 

δαιμονικών δυνάμεων και αποδεσμεύει τη θέληση του ατόμου α-

πό την πίεση τους, ώστε να μπορεί να πάρει αποφάσεις έξω από 

τη δαιμονική τους επιρροή. Τα δαιμόνια ΔΕΝ ΕΚΔΙΩΚΟΝΤΑΙ από 

τα άτομα, αλλά η ισχύς τους ΔΕΝΕΤΑΙ για ένα διάστημα.  
 

 Αυτός ο τύπος του πολέμου συμφωνεί με την αρχή του 

πνευματικού πολέμου που αναφέρεται στον Λόγο του Θεού, στην 

Β' Κορινθίους Ι΄/10:3 και στην Εφεσίους ς΄/6:12. Τα εδάφια αυτά 

μας διδάσκουν ότι ο αγώνας μας είναι εναντίον σε ΠΝΕΥΜΑΤΑ 

ΠΟΝΗΡΙΑΣ και πρέπει να διεξαχθεί με πνευματικά όπλα και όχι με 

σαρκικά: 
 

Β' ΚΟΡΙΝΘΙΟΥΣ Ι'/10:3-5 « Διότι αν και περιπατώμεν εν 

σαρκί, δεν πολεμούμεν όμως κατά σάρκα· διότι τα όπλα του 

πολέμου ημών δεν είναι σαρκικά, αλλά δυνατά συν Θεώ 

προς καθαίρεσιν οχυρωμάτων· επειδή καθαιρούμεν λο-

γισμούς και παν ύψωμα επαιρόμενον εναντίον της γνώσεως 

του Θεού, και αιχμαλωτίζομεν παν νόημα εις την υπακοήν 

του Χριστού». 
 

 

ΕΦΕΣΙΟΥΣ ς'/6:12-13 «Διότι δεν είναι η πάλη ημών ενα-

ντίον εις αίμα και σάρκα, αλλ' εναντίον εις τας ΑΡΧΑΣ, 

εναντίον εις τας ΕΞΟΥΣΙΑΣ, εναντίον εις τους ΚΟΣΜΟΚΡΑ-

ΤΟΡΑΣ ΤΟΥ ΣΚΟΤΟΥΣ του αιώνος τούτου· εναντίον εις τα 

ΠΝΕΥΜΑΤΑ ΤΗΣ ΠΟΝΗΡΙΑΣ εν τοις επουρανίοις. Διά τούτο 

αναλάβετε την πανοπλίαν του Θεού, διά να δυνηθείτε να 

αντισταθείτε εις την ημέρα την πονηρά και αφού καταπολε-

μήσετε τα πάντα, να σταθείτε». 
 

59 



 Είναι λάθος ενέργεια και ανώφελη προσπάθεια να εμπλα-

κούμε σε συμπλοκές σάρκα προς σάρκα. Το καλύτερο είναι να 

απευθυνόμαστε δυνατά στις δαιμονικές δυνάμεις, όταν ερχόμαστε 

σε μάχη εναντίον τους, αλλά όχι στην παρουσία του ατόμου για 

το οποίο γίνεται η μάχη απελευθέρωσης, ούτε στην παρουσία 

άλλων προσώπων που ίσως δεν δέχονται ή δεν καταλαβαίνουν 

τον τρόπο του πνευματικού πολέμου. Δεν είναι πάντοτε απόλυτο 

και αναγκαίο να μιλάμε δυνατά στις πονηρές δυνάμεις, αλλά μπο-

ρεί να γίνει και με ομιλία "εν Πνεύματι", σε ξένες γλώσσες, και 

αυτό μπορεί να γίνει και στην παρουσία του προσώπου το οποίο 

θέλουμε να απελευθερωθεί από τα δαιμονικά δεσμά.  
 

 Ο σκοπός του κάθε πιστού είναι να γνωρίζει και να διατηρεί 

στο σπίτι του το σχέδιο της θεϊκής εξουσίας, όπως αυτό έχει δοθεί 

από τον Θεό. Οι γυναίκες να υποτάσσονται στους άνδρες τους 

«...καθώς η εκκλησία υποτάσσεται εις τον Χριστόν», οι άνδρες να 

αγαπούν τις γυναίκες τους «...καθώς και ο Χριστός αγάπησε την εκ-

κλησίαν, και παρέδωκεν εαυτόν υπέρ αυτής….» και τα παιδιά να 

υπακούν τους γονείς τους «εν Κυρίω, διότι τούτο είναι δίκαιον» (βλ. 

Εφεσίους Ε/5:22-26, ς΄/6:1-4). Αυτό θα μειώσει τις ευκαιρίες που θα 

έχει ο Διάβολος και οι στρατιές του να επηρεάζουν την οικογένεια.  
 

(3)   ΜΑΧΗ ΓΙΑ ΤΗΝ (τοπική) ΕΚΚΛΗΣΙΑ 

 Ο Σατανάς έχει ένα ιδιαίτερο ενδιαφέρον για την εκκλησία, 

θα πρέπει να γνωρίζουμε ότι θα κάνει τα πάντα για να παραπλα-

νήσει, να παρεμποδίσει, να εξασθενήσει και να καταστρέψει τη 

διακονία της εκκλησίας. Το οργανωτικό σχέδιο του Σατανά μας 

δίνει να καταλάβουμε ότι υπάρχει τοποθετημένος ένας πρίγκιπας 

δαίμονας επάνω από κάθε τοπική εκκλησία για να την μάχεται και 

να την εξουσιάζει. 
 

 Πολλές τοπικές εκκλησίες έχουν μια ιστορία που δείχνει ορι-

σμένους τύπους προβλημάτων. Το κύριο πνεύμα που είναι τοπο-

θετημένο επάνω από μια εκκλησία, μπορεί να αναγνωριστεί από 

ένα ειδικό τύπο προβλήματος της εκκλησίας. Σε μερικές εκκλησίες 

θα διαπιστώσετε πολύ εύκολα ότι υπάρχει ένα πνεύμα έριδας 

και διχόνοιας, βλέπετε δηλαδή τα μέλη της εκκλησίας να τσακώ-

60 



νονται μεταξύ τους πολλές φορές για ασήμαντους λόγους ΚΑΙ 

ΑΥΤΟ ΕΙΝΑΙ ΕΝΑ ΑΠΟ ΤΑ ΚΥΡΙΑ ΟΠΛΑ ΤΟΥ ΕΧΘΡΟΥ. Ο Διάβολος 

θα σπείρει στις καρδιές των πιστών ζήλια και ανταγωνισμό, με 

αποτέλεσμα τα άτομα να φουσκώσουν από υπερηφάνεια, θα 

σκέφτονται ότι αυτοί είναι καλύτεροι από τους άλλους και θα σκέ-

φτονται για τους εαυτούς τους ότι είναι ψηλότερα πνευματικά από 

όσο επιτρέπεται να είναι στους άλλους.  
 

 Όσο καιρό οι πιστοί μάχονται μεταξύ τους, βεβαίως δεν μά-

χονται τον Διάβολο, αλλά χωρίς να το καταλαβαίνουν τον εξυπη-

ρετούν στα σχέδιά του και αυτό είναι που ο Διάβολος επιδιώκει με 

κάθε τρόπο. Εάν το πετύχει, τότε έχει κερδίσει τη μάχη.           
 

 Άλλες εκκλησίες ελέγχονται από πονηρά δαιμονικά πνεύμα-

τα, τα οποία σχετίζονται με δογματικές διδασκαλίες και σε αρ-

κετές υπάρχουν ψευδοδιδασκαλίες: «Το δε Πνεύμα ρητώς λέγει, ότι 

εν υστέροις καιροίς θέλουν αποστατήσει μερικοί από της πίστεως, 

προσέχοντες εις ΠΝΕΥΜΑΤΑ ΠΛΑΝΗΣ, και εις ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑΣ ΔΑΙΜΟ-

ΝΙΩΝ» (Α΄ Τιμόθεου Δ/4:1).  
 

 Έχει αποκαλυφθεί ότι υπάρχουν περιπτώσεις, στις οποίες η 

διδασκαλία δεν είναι λανθασμένη, αλλά ο Διάβολος ενθαρρύνει 

μια έμμονη ιδέα σε κάποια διδασκαλία και έτσι να δημιουργείται 

άκρατος φανατισμός, ο οποίος δεν μπορεί να ελεγχθεί, καθόσον 

μπαίνουν και σαρκικά κίνητρα.  
 

 Μπορεί ο Διάβολος να παραπλανήσει και να οδηγήσει μια 

ομάδα χριστιανών, ώστε να συγκεντρώνει την προσοχή της μόνο 

σε κάποια αλήθεια του Λόγου του Θεού, παραμερίζοντας άλλες 

εξίσου βασικές αλήθειες. Για παράδειγμα οι πιστοί μπορεί να 

δίνουν μεγάλη έμφαση μόνο στη διδασκαλία της σωτηρίας και να 

μην ασχολούνται καθόλου ή και να απορρίπτουν το βάπτισμα 

στο νερό και το βάπτισμα με το άγιο Πνεύμα του Θεού, ή να 

ασχολούνται υπερβολικά με τα εσχατολογικά, ή αντίθετα να μην 

ασχολούνται καθόλου με τον ερχομό του Κυρίου Ιησού.  
  

 Όταν μια εκκλησία αμελεί να ακολουθεί όλες τις αλήθειες της 

Αγίας Γραφής και όλες τις εντολές του Κυρίου, τότε η εκκλησία 

αυτή έχει παραπλανηθεί και δεν ακολουθεί την υγιαίνουσα διδα-

61 



σκαλία της Αγίας Γραφής. Όλη η Γραφή είναι θεόπνευστη (Β' Τι-

μόθεου Γ/3:16) και την δεχόμαστε ολόκληρη και όχι επιλεκτικά. 
 

 Μερικά δαιμονικά πνεύματα έχουν σαν αποστολή να οδη-

γούν μια τοπική εκκλησία να ασχολείται περισσότερο με ανθρώ-

πινα ταλέντα και ικανότητες, παρά με την ενέργεια και τη δύνα-

μη του αγίου Πνεύματος του Θεού: «Έχοντες μεν μορφήν ευσε-

βείας, ηρνημένοι δε την δύναμιν αυτής…» (Β' Τιμόθεου Γ/3:5). Υπάρ-

χουν ολόκληρες ομάδες πιστών που εμποδίζονται από πνεύματα 

πλάνης και απάτης να δουν τη μεγάλη έκχυση του αγίου Πνεύμα-

τος που γίνεται στις ημέρες σε παγκόσμιο επίπεδο, με αποτέλε-

σμα να εξακολουθούν να εργάζονται με ανθρώπινη δύναμη και 

ικανότητα. 
 

 Επίσης, σε μερικές τοπικές  εκκλησίες υπάρχουν πρίγκιπες 

δαίμονες δογματισμού και αιρέσεων, που ο στόχος τους είναι 

να κρατούν το σώμα του Χριστού διαιρεμένο, εξαιτίας των δογμα-

τικών αντιπαραθέσεων που τα πνεύματα αυτά δημιουργούν, οι 

οποίες στην πλειοψηφία τους έχουν σαρκικά κίνητρα και κριτήρια. 

Για παράδειγμα, σε κάποια εκκλησία υπάρχει στην πρόσοψη του 

κτιρίου μια πινακίδα που την χαρακτηρίζει σαν "ΟΛΟΚΛΗΡΩΤΙΚΑ 

ΑΝΕΞΑΡΤΗΤΗ". Ένας που γνωρίζει τη δράση και τη μέθοδο ενέρ-

γειας των πνευμάτων της πονηρίας καταλαβαίνει ποιος είναι ο 

κύριος πρίγκιπας δαίμονας που είχε τοποθετηθεί για να ελέγχει τη 

συγκεκριμένη εκκλησία. Μερικές (τοπικές) εκκλησίες χαρακτηρίζο-

νται από τάση απομόνωσης, δηλαδή να μην έχουν σχέση με άλ-

λες εκκλησίες, λόγω πνευματικής υπερηφάνειας. 
 

 Υπάρχουν δαιμόνια κοσμικότητας και υλισμού που α-

σκούν εξουσία επάνω σε τοπικές εκκλησίες. Στην περίπτωση αυ-

τή βλέπουμε την πνευματική διακονία της εκκλησίας να έχει ατο-

νίσει και το βασικό ενδιαφέρον των πιστών είναι στις κοινωνικές 

εκδηλώσεις, στις διάφορες διασκεδάσεις και σε άλλα παρόμοια 

πράγματα. 
 

 Ο κατάλογος μπορεί να συνεχιστεί με την αναφορά πολλών 

άλλων περιπτώσεων. Υπάρχουν πνεύματα τυπικισμού, τυπολα-

τρείας, αυταρέσκειας, αδιαφορίας, απαισιοδοξίας, απογοήτευσης, 

έμμονης ιδέας σε προβλήματα χωρίς λύση, άσκησης φορτικού 

62 



ελέγχου ενός ποιμένα επάνω στο ποίμνιό του, προδιάθεσης α-

σθενειών, φοβίας, κλπ..  
 

 Ο Λόγος του Θεού μας καλεί σε επίθεση και όχι σε αμυντική 

ή παθητική στάση: «Σαλπίσατε σάλπιγγα εν Σιών (=εκκλησία), και αλα-

λάξατε εν τω όρει τω αγίω μου…» (Ιωήλ Β/2: 1). Ο Θεός, δια μέσου 

του προφήτη, καλεί το λαό Του να σηκωθεί σε μάχη ενάντια σε 

μια τρομερή στρατιά του Πονηρού. Προηγείται όμως το κάλεσμα 

για μετάνοια και επιστροφή στον Κύριο: 
 

 «...Και τώρα διά τούτο, λέγει Κύριος, ΕΠΙΣΤΡΕΨΑΤΕ προς 

Εμέ εξ όλης της καρδίας υμών, και εν νηστεία, και εν 

κλαυθμώ, και εν πένθει. Και διαρρήξατε την καρδίαν σας, και 

μη τα ιμάτιά σας, και ΕΠΙΣΤΡΕΨΑΤΕ προς Κύριον τον Θεόν 

σας…» (Ιωήλ Β/2:12-13). 
 

 Αυτό είναι το κάλεσμα για την εκκλησία σήμερα. Ας επιστρέ-

ψει ο καθένας από τις αμαρτίες του και ας ταπεινωθεί ενώπιον 

του Κυρίου και μετά ας σηκωθεί με τη δύναμη του Πνεύματος 

ενάντια στους πνευματικούς εχθρούς που έρχονται εναντίον του 

σώματος του Χριστού. Η εκκλησία πρέπει να μάθει να υψώνεται 

στα επουράνια και να επιτίθεται εναντίον «εις τα πνεύματα της πο-

νηρίας τα εν τοις επουρανίοις» (βλ. Εφεσίους Α/1:20-21, Β/2:6, Γ/3:10, 

ς΄/6:12). Αυτά τα πνεύματα πρίγκιπες πρέπει να ελεγχθούν και οι 

φωνές να σταματήσουν. Ο Θεός έχει δώσει στους πιστούς ΚΑΙ 

την εξουσία ΚΑΙ τη δύναμη για να το κάνουν, είναι στα δικά τους 

χέρια η νίκη.   
 

(4)   ΜΑΧΗ ΓΙΑ ΤΗΝ ΕΠΑΡΧΙΑ και ΤΗΝ ΧΩΡΑ 
 

 Ο άγγελος Κυρίου που επισκέφτηκε τον Δανιήλ ανέφερε ότι 

συγκρούστηκε με τον "άρχοντα της Περσίας", εννοώντας τον δαί-

μονα πρίγκιπα, που ήταν τοποθετημένος να εξουσιάζει επάνω 

από την Περσία (βλ. Δανιήλ, κεφ. Ι΄/10:13). Αυτό αποτελεί μια από-

δειξη του τρόπου οργάνωσης του δαιμονικού κόσμου και του συ-

στήματος διοίκησης επάνω στη Γη. Ο Σατανάς έχει τοποθετήσει 

έναν ισχυρό δαίμονα για να κυβερνά επάνω σε κάθε ΕΘΝΟΣ, σε 

κάθε ΚΡΑΤΟΣ, σε κάθε ΕΠΑΡΧΙΑ, σε κάθε ΠΟΛΗ, σε κάθε ΚΟΙΝΟ-

ΤΗΤΑ και ακόμα σε κάθε ΣΧΟΛΕΙΟ, σε κάθε ΕΚΚΛΗΣΙΑ, σε κάθε 

63 



ΕΠΙΧΕΙΡΗΣΗ και γενικά σε κάθε ΟΜΑΔΑ  που θα μπορούσε να 

ελέγξει, να εξουσιάζει και να επηρεάζει, προκειμένου να επιτύχει 

τους καταχθόνιους σκοπούς του. 
 

 Το πνεύμα πρίγκιπας που ήταν τοποθετημένο σε μια κοινό-

τητα στην οποία διακονούσε η ομάδα απελευθέρωσης του αδ. 

Φ.Μ. Χάμοντ αποκαλύφτηκε σε όραση από τον Θεό. Η όραση 

αποκάλυψε ένα μεγάλο πλάσμα σαν ΧΤΑΠΟΔΙ, που περιφερόταν 

επάνω στη συγκεκριμένη κοινότητα. Στο κεφάλι του και κατά μή-

κος ήταν γραμμένη η λέξη "ζήλια". Τα οχτώ (8) πλοκάμια του 

απλώνονταν μέχρι κάτω και τυλίγονταν γύρω από εκκλησίες, σχο-

λεία, επιχειρήσεις, σπίτια, καταστήματα, κυβέρνηση και λοιπά 

γραφεία και συνέθλιβαν κάθε μορφή της κοινοτικής ζωής. Κάθε 

πλοκάμι είχε γραμμένο επάνω του ένα όνομα, που αντιπροσώ-

πευε τον τρόπο ενέργειας των δαιμονικών πνευμάτων. Τα ονόμα-

τα ήταν: Διαμάχη, κατάκριση, φθόνος, κακολογία, απληστία, 

καταλαλιά, εγωισμός και λαιμαργία.  
 

 Ένας που έχει γνώση των μεθοδειών του Διαβόλου αμέσως 

καταλαβαίνει πόσο ακριβής ήταν η όραση αυτή. Η ΖΗΛΙΑ και ΟΙ 

ΒΟΗΘΟΙ ΤΗΣ κρατούσαν την κοινότητα σε πνευματική αιχμαλωσία 

σε μια λαβή, σαν μέγγενη. Αφηγείται ο αδ.Φ.Μ. Χάμοντ: 
 

«Όταν πήγα για πρώτη φορά  στην κοινότητα αυτή για να 

αρχίσω τη διακονία μου, ήρθαν δύο τοπικοί ποιμένες να με 

επισκεφτούν και να μου πουν ότι "δεν ήμουν επιθυμητός και 

δεν με χρειάζονταν". Μου ζήτησαν να φύγω με την αιτιολο-

γία ότι "οι εκκλησίες ήταν επαρκείς για την κοινότητα".  
 

 Το πνεύμα της ζήλιας φύτρωνε μ' αυτόν τον τρόπο 

ανάμεσα στις εκκλησίες. Ο Θεός μου έδειξε στην όραση ότι 

δεν αντιμαχόμουν συναδέλφους στη διακονία, αλλά αντιμα-

χόμουν ισχυρές αρχές και δυνάμεις του Διαβόλου και αυτές 

έπρεπε να πολεμήσω…»  
 

 Η ελπίδα για τις κοινότητες και για το έθνος μας γενικότερα, 

δεν είναι στο να στηριζόμαστε στα κοινωνικά και κυβερνητικά 

προγράμματα, ούτε στη μόρφωση και στην επιστήμη. Όλα αυτά 

από ανθρώπινη πλευρά είναι πολύ καλά, αλλά τα προβλήματα 

64 



που αντιμετωπίζουμε είναι στη βάση τους πνευματικά και για τη 

λύση τους ο Θεός μας έχει δώσει πνευματικά όπλα και μέσα. Η 

εκκλησία του Ιησού Χριστού έχει την απάντηση και πρέπει ν' 

αρχίσει σε δυναμική επίθεση εναντίον των δαιμονικών πνευμά-

των, δεν υπάρχει χρόνος για χάσιμο, πρέπει να ενεργήσει τώρα. 
 

 Ίσως ρωτήσει κάποιος «Πως γίνεται αυτό;» Γίνεται με την 

πάλη ενάντια σε αυτές τις πονηρές δυνάμεις με πνευματικά όπλα. 

Διακηρύξτε τη θέση σας μέσα στο σώμα του Χριστού και την 

εξουσία σας επάνω στις δαιμονικές δυνάμεις, όπως θα κάνατε και 

στην περίπτωση προσωπικού (κατά σάρκα) πολέμου.  
 

 Δοξασμένο το όνομα του Κυρίου μας Ιησού, γιατί σήμερα οι 

πιστοί σε όλο τον κόσμο μαθαίνουν τις τεχνικές της πνευματικής 

μάχης. Μια αναζωπύρωση αρχίζει που δεν θα έχει προηγούμενό 

της. Η εκκλησία της αρπαγής, η εκκλησία της "Φιλαδέλφειας" 

ετοιμάζεται, ντύνεται το νυφικό της για να υποδεχτεί το νυμφίο 

της, τον ερχόμενο Ιησού. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

65 



μηνύματα που συστήνουμε 
 

ομιλητής:  

ΑΛΚΙΒΙΑΔΗΣ ΤΖΕΛΕΠΗΣ 
 

 
 
 

YOUTUBE: 

Filadelfos Channel 1 

 
 

66 



 

 

Κεφάλαιο ΤΕΤΑΡΤΟ 
 

 «Η ΑΞΙΑ ΤΗΣ ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗΣ 

ΑΠΟ ΤΑ ΔΑΙΜΟΝΙΚΑ ΠΝΕΥΜΑΤΑ» 
 

 

 

 Ονομάζουμε "απελευθέρωση" τη διαδικασία που ακολου-

θούμε για να απαλλαγούμε από τα δαιμόνια. Η απελευθέρωση 

δεν είναι πανάκεια, όπως μερικοί νομίζουν, ούτε είναι η θεραπεία 

που γιατρεύει τα πάντα. Είναι όμως ένα από τα σημαντικά μέρη 

της τρέχουσας αποκάλυψης του Θεού στην εκκλησία Του τις τε-

λευταίες ημέρες. Μερικοί προσδοκούν περισσότερα απ' ότι θα έ-

πρεπε να περιμένουν από την απελευθέρωση, ενώ άλλοι περιμέ-

νουν πολύ μικρά πράγματα. Εμείς πρέπει να βρούμε με τιμιότητα, 

ποιος είναι ο ρόλος, που μπορεί να παίξει στη ζωή μας στο να 

ελευθερωθούμε από τα δαιμονικά πνεύματα. 
 

 Αυτοί τους οποίους ο Θεός έχει τοποθετήσει στην πρώτη 

γραμμή της διακονίας απελευθέρωσης, δεν θα χρειαστεί να βγουν 

έξω, ψάχνοντας για πεδίο δράσης, ψάχνοντας δηλαδή για ψυχές 

που θα ήθελαν να ελευθερωθούν. Έχει αποδειχτεί ότι ο Θεός βά-

ζει μέσα στις καρδιές των αγίων Του τον πόθο για καθαρισμό και 

αγνότητα, όπου και αν αυτοί βρίσκονται. Πολλές φορές οι εργάτες 

απελευθέρωσης μένουν κατάπληκτοι από το πόσο πολλοί πιστοί 

εμφανίζονται από μόνοι τους και ζητούν να διακονηθούν και το 

πιο θαυμαστό είναι ότι πολλοί απ' αυτούς ζητούν τη διακονία απε-

λευθέρωσης, χωρίς να γνωρίζουν τι ακριβώς πρόκειται να γίνει.  
 

 Πηγαίνουν όμως, γιατί ήδη αγωνίζονται για αγιότητα και κα-

θαρισμό. Όλοι αυτοί είναι ΠΙΣΤΟΙ, που εκζητούν να αναπτύσ-

σονται πνευματικά και όταν διαπιστώνουν ότι υπάρχουν εμπό-

δια στην πνευματική τους αύξηση, τότε επιδιώκουν με κάθε τρόπο 

να τα παραμερίσουν.  
 

 Η εκκλησία είναι η ΝΥΜΦΗ του αναστημένου και δοξασμέ-

νου Ιησού Χριστού. Η Αγία Γραφή μας λέγει ότι η εκκλησία πρέπει 

67 



να καθαριστεί για να συναντήσει τον ΝΥΜΦΙΟ της:  
 

«Οι άνδρες, αγαπάτε τας γυναίκας σας, καθώς και ο Χρι-

στός αγάπησε την εκκλησίαν, και παρέδωκεν εαυτόν υπέρ 

αυτής, ΔΙΑ ΝΑ ΑΓΙΑΣΕΙ ΑΥΤΗΝ, καθαρίσας με το λουτρόν 

του ύδατος διά του λόγου, διά να παραστήσει αυτήν εις 

εαυτόν ΕΝΔΟΞΟΝ ΕΚΚΛΗΣΙΑΝ, μη έχουσα ΚΗΛΙΔΑ, ή ΡΥ-

ΤΙΔΑ, ή κάτι των τοιούτων, αλλά διά να είναι ΑΓΙΑ και 

ΑΜΩΜΟΣ»  (Εφεσίους Ε/5:25-27).  
 

 Η απελευθέρωση είναι ένα ουσιαστικό μέρος της ετοιμασίας 

της νύμφης του Ιησού για να απαλλαγεί από τις «κηλίδες» και τις 

«ρυτίδες» και εφόσον η εκκλησία πρέπει να είναι «αγία και άμω-

μος» θα πρέπει όλα τα ακάθαρτα πνεύματα να εκδιωχθούν από 

τη ζωή μας. Αυτός ο καθαρισμός κατ’ αρχήν είναι μια ενέργεια 

που κάνει ο Θεός για μας, αλλά εμείς έχουμε την υπευθυνότητα 

να συνεχίσουμε να είμαστε καθαροί: «Ας χαίρωμεν και ας αγαλλώ-

μεθα, και ας δώσωμεν την δόξαν εις Αυτόν, διότι ήλθεν ο γάμος του 

Αρνίου και η γυνή Αυτού ΗΤΟΙΜΑΣΕΝ εαυτήν. Και εδόθη εις αυτήν 

να ενδυθεί βύσσινο καθαρόν και λαμπρόν, διότι το βύσσινον είναι τα 

ΔΙΚΑΙΩΜΑΤΑ των αγίων» (Αποκάλυψη ΙΘ/19:7-8).  
 

 Αυτό ο λόγος μας τονίζει την ευθύνη που έχει ο κάθε πιστός 

να διατηρήσει την καθαρότητά του. Πρέπει να γνωρίζουμε ότι είναι 

στη δική μας ευθύνη να ετοιμαστούμε για τον ερχομό του Κυρίου 

μας Ιησού. Ας μην ξεχνάμε ότι «η γυνή Αυτού ΗΤΟΙΜΑΣΕΝ εαυ-

τήν», δηλαδή η ίδια η νύμφη εκκλησία ετοίμασε τον εαυτό της για 

να υποδεχθεί τον νυμφίο της Ιησού.     
 

 Μερικοί πιστοί μοιάζουν να περιμένουν τον ερχομό του Ιη-

σού Χριστού, σαν να πρόκειται για ένα γεγονός, όπου σε κάποια 

χρονική στιγμή αυτόματα θα συμβεί η μεγάλη αλλαγή, ξαφνικά και 

με θαυματουργικό τρόπο όλες οι ελλείψεις τους θα συμπληρω-

θούν. Η Αγία Γραφή βέβαια αναφέρει ότι «…πάντες θέλομεν μετα-

μορφωθεί εν μια στιγμή (αρχαίο "εν ατόμω") εν ριπή οφθαλμού εις την  

εσχάτη σάλπιγγι» (Α΄ Κορινθίους ΙΕ/15:51-52), όμως αυτό αναφέρεται 

ΜΟΝΟ στα θνητά μας σώματα που στιγμιαία «εν ριπή οφθαλμού» 

θα μεταμορφωθούν σε αθάνατα. Ο εσωτερικός άνθρωπος πρέπει 

68 



να ανανεώνεται καθημερινά, να καθαρίζεται και να διατηρείται 

αγνός, κάτι που δεν γίνεται στιγμιαία, αλλά στιγμιαία όμως θ’ αλ-

λάξει το φυσικό μας (εξωτερικό) σώμα.  
 

 Στην Εφεσίους Ε/5:26, που αναφερθήκαμε πιο πάνω, λέγει 

ότι η νύμφη εκκλησία καθαρίζεται «με το λουτρόν του ύδατος ΔΙΑ 

ΤΟΥ ΛΟΓΟΥ». Με την ευρύτερη έννοια του όρου ΕΜΕΙΣ οι ίδιοι κά-

νουμε τον πνευματικό καθαρισμό, αλλά με τη στενότερη έννοια 

αυτό είναι μια καθαρή ενέργεια του ΝΥΜΦΙΟΥ Ιησού, που μας 

προμηθεύει πλούσια το νερό, δηλαδή τον «Λόγο». Όλοι γνωρί-

ζουμε ότι η κάθε κοπέλα που πρόκειται να ντυθεί νύφη, ξοδεύει 

αρκετό χρόνο μπροστά στον καθρέπτη για να ετοιμάσει τον εαυτό 

της, προκειμένου, μετά από λίγο, να συναντήσει τον νυμφίο της.  
 

 Ο άγιος Λόγος του Θεού, η Αγία Γραφή, είναι ο καθρέπτης, 

μπροστά στον οποίο στεκόμαστε για το χρόνο της δικής μας ετοι-

μασίας. Ο αδελφόθεος Ιάκωβος για το θέμα αυτό λέγει: 
 

 «…Διότι εάν κάποιος είναι ΑΚΡΟΑΤΗΣ του λόγου, 

και ουχί ΕΚΤΕΛΕΣΤΗΣ, ούτος ομοιάζει με άνθρωπον ο 

οποίος θεωρεί το φυσικόν αυτού πρόσωπο εν κατόπτρω 

(=καθρέπτη), διότι εθεώρησεν εαυτόν, και ανεχώρησε, και 

ευθύς ελησμόνησεν οποίος ήτο. 

 Όποιος όμως ΕΓΚΥΨΕΙ εις τον τέλειον νόμον της ε-

λευθερίας, και ΕΠΙΜΕΙΝΕΙ (εις αυτόν), ούτος γενόμενος 

ουχί ακροατής επιλήσμων, αλλ’ εκτελεστής έργου, ΟΥΤΟΣ 

ΘΕΛΕΙ ΕΙΣΘΑΙ ΜΑΚΑΡΙΟΣ ΕΙΣ ΤΗΝ ΕΚΤΕΛΕΣΙΝ ΑΥ-

ΤΟΥ....» (Ιάκωβος Α/1:23-25). 
 

 Όμορφο παράδειγμα έχουμε την Εσθήρ. Όταν ετοιμαζόταν 

σαν νύφη για να συναντήσει το νυμφίο βασιλιά της, υπέστη ένα 

χρονικό διάστημα προετοιμασίας. Η Αγία Γραφή αναφέρει ότι πέ-

ρασε ένα ολόκληρο έτος εξαγνίζοντας τη σάρκα της, όπου αλει-

φόταν για έξι μήνες με «έλαιον σμύρινον» και για άλλους έξι μήνες 

με «αρώματα και άλλα καθαριστικά των γυναικών» (Εσθήρ Β/2:12). 

Ο βασιλιάς της προμήθευσε όλα όσα χρειάστηκε για το σκοπό 

αυτό. Όλα αυτά έχουν συμβολική σημασία. Ο δικός μας βασιλιάς, 

ο Ιησούς, μας έχει προμηθεύσει όλα τα μέσα με τα οποία πρέπει 

69 



να εξαγνιστούμε, ώστε να είμαστε έτοιμοι να Τον υποδεχτούμε. 
 

 Το «ΕΛΑΙΟΝ» αντιπροσωπεύει το ΧΡΙΣΜΑ με το άγιο Πνεύ-

μα. Πρέπει σαν εκκλησία να είμαστε χρισμένοι με τη δύναμη του 

Πνεύματος, να έχουμε το σφράγισμα και τον αρραβώνα του Πνεύ-

ματος (βλ. Β΄ Κορινθίους Α/1:21-22, Ε/5:5 /Εφεσίους Α/1:14). Το βάπτι-

σμα με το άγιο Πνεύμα είναι το δαχτυλίδι του αρραβώνα που δίνει 

ο νυμφίος Ιησούς προς την εκλεκτή Του νύμφη. 
 

 Τα «ΑΡΩΜΑΤΑ» που χρησιμοποίησε η Εσθήρ, αντιπροσω-

πεύουν τα ΧΑΡΙΣΜΑΤΑ και τον ΚΑΡΠΟ του αγίου Πνεύματος. 

Στις έσχατες ημέρες που ζούμε και που όλοι προσδοκούμε τον 

ένδοξο ερχομό του Κυρίου Ιησού, υπάρχει στην εκκλησία μια δυ-

νατή έμφαση επάνω στα χαρίσματα και στον καρπό του αγίου 

Πνεύματος του Θεού. 
 

 Η εκκλησία, σαν νύμφη του ερχόμενου νυμφίου, υποβάλλε-

ται στην προετοιμασία της: «Ημείς δε πάντες βλέπομεν ως εν κα-

τόπτρω την δόξαν του Κυρίου με ανακεκαλυμμένον πρόσωπον, μετα-

μορφούμεθα εις την αυτή εικόνα από δόξης εις δόξαν, καθώς από του 

Πνεύματος του Κυρίου» (Β’ Κορινθίους Γ/3:18). Δεν πρέπει να ξεχνά-

με ότι τα δαιμόνια είναι εχθροί των ΧΑΡΙΣΜΑΤΩΝ και του ΚΑΡΠΟΥ 

του αγίου Πνεύματος και ότι μπορούν να τα εμποδίσουν να παρα-

χθούν στη ζωή του πιστού, με επακόλουθο αποτέλεσμα να τον 

εμποδίσουν για να ετοιμαστεί να συναντήσει τον ερχόμενο Κύριό 

Του. Αυτός είναι ένας από τους βασικούς λόγους απελευθέρωσης 

του πιστού από δαιμονικές επιρροές και επιδράσεις. Η απελευ-

θέρωση που γίνεται στις ημέρες μας σε παγκόσμιο επίπεδο, είναι 

ζωτικής σημασίας για την προετοιμασία της νύμφης εκκλησίας. 
 

 Η «προφητεία», για παράδειγμα, είναι ένα από τα χαρίσμα-

τα του Πνεύματος μέσα στην εκκλησία. Η Βίβλος λέγει «…ας προ-

φητεύομεν κατά την αναλογίαν της πίστεως» (Ρωμαίους ΙΒ/12:6). Στην 

περίπτωση αυτή το πνεύμα της αμφιβολίας ή το πνεύμα της α-

πιστίας μπορεί να μπλοκάρει την ελεύθερη ροή της προφητείας 

του Θεού από έναν πιστό. Το χάρισμα της προφητείας μπορεί να 

αναπτυχθεί σε μερικούς ανθρώπους, μόνο αφού πρώτα έρθουν 

σε "διαπραγμάτευση" με τα ακάθαρτα πνεύματα, που εμποδίζουν 

70 



την πίστη τους. Κατά τον ίδιο τρόπο, αυτό ισχύει και για όλα τα 

χαρίσματα που αναφέρονται μέσα στον Λόγο του Θεού (βλ. Α΄ 

Κορινθίους ΙΒ/12:4-11, 27-31, Ρωμαίους ΙΒ/12:6-8 /κλπ). 
  

 Έχει παρατηρηθεί ότι μερικά άτομα που έχουν ζητήσει το 

βάπτισμα του αγίου Πνεύματος δεν μπορούν να μιλήσουν ξένες 

γλώσσες, ή άλλα περιορίζονται σε μερικές μόνο λέξεις. Αυτό συ-

χνά οφείλεται σε δαιμονική παρέμβαση. Σε περιπτώσεις που ένα 
άτομο έχει αναμιχτεί από άγνοια ή άθελά του σε αποκρυφιστι-
κές ενέργειες, φαινομενικά αθώες, όπως καφεμαντεία, χαρτο-
μαντεία, ωροσκόπιο και άλλα παρόμοια, το άτομο αυτό έχει 
ανοίξει πόρτα για δαιμονική διείσδυση, με αποτέλεσμα να 
εμποδίζονται να παραχθούν στη ζωή του τα χαρίσματα και ο 
καρπός του αγίου Πνεύματος.  
 

 Είναι λοιπόν επιτακτική ανάγκη ν’ απαλλάξουμε τον εαυτό 

μας από κάθε τι, το οποίο προσκαλέσαμε μέσα μας από την πε-

ριοχή του αποκρυφισμού. Ζητήστε από τον Κύριο Ιησού να σας 

φέρει στη μνήμη και να σας αποκαλύψει με το Πνεύμα Του κάθε 

πόρτα που εσείς οι ίδιοι ανοίξατε, ακούσια ή εκούσια, στα δαιμονι-

κά πνεύματα, ή άλλοι άνοιξαν σ’ εσάς στην πορεία της ζωής σας. 
 

 Ο καρπός του Πνεύματος είναι για τον εχθρό της ψυχής 

μας ένας ειδικός στόχος επίθεσης και ο πρώτος και βασικός 

καρπός του Πνεύματος είναι η ΑΓΑΠΗ.  
 

 Η αγάπη είναι κάτι, που από τη φύση της είναι για να τη 

λαμβάνει κάποιος, αλλά και για να τη δίνει. Το δαιμόνιο της αγα-

νάκτησης μπορεί να νικήσει (να εξουδετερώσει) την αγάπη στη 

ζωή ενός ατόμου. Πολλά άτομα, ενώ θέλουν να μην προκαλούν 

τους γύρω και να ειρηνεύουν μαζί τους, δεν μπορούν να καταλά-

βουν γιατί δεν έχουν τη δύναμη να δώσουν αγάπη στους άλλους, 

όπως θα έπρεπε και όπως θα ήθελαν να τους αγαπούν. Ένα 

τέτοιο πρόβλημα είναι μια ισχυρή ένδειξη για την παρουσία ενός 

πνεύματος αγανάκτησης ή ενός πνεύματος ασυγχωρησίας. 

Η αγανάκτηση συνήθως π ρ ο σ κ α λ ε ί  και άλλα δαιμόνια, όπως 

θυμό, πικρία, μίσος και κακία. 
 

 Η αγάπη μπορεί επίσης να εμποδιστεί από ένα πνεύμα 

71 



απόρριψης. Αυτό το δαιμόνιο είναι πολύ συνηθισμένο και συχνά 

το βρίσκουμε να είναι ο «αρχηγός» ομάδας δαιμονίων, ή να είναι 

το «κυβερνών πνεύμα» μέσα σ’ ένα άτομο. Η απόρριψη μπορεί 

με πιο μεγάλη ευκολία να εισέρχεται σ’ ένα άτομο, όταν αυτό είναι 

νεαρής ηλικίας. Οι ίδιοι οι γονείς μπορούν ν’ ανοίξουν στο παιδί 

τους πόρτα εισόδου στο πνεύμα της απόρριψης, αν αμελήσουν 

να του δώσουν την αγάπη και τη φροντίδα που χρειάζεται. ΟΤΑΝ 

Η ΑΠΟΡΡΙΨΗ ΕΙΝΑΙ ΙΣΧΥΡΗ, ΤΟΤΕ ΕΜΠΟΔΙΖΕΙ ΤΟ ΑΤΟΜΟ ΚΑΙ ΝΑ 

ΔΕΧΕΤΑΙ ΤΗΝ ΑΓΑΠΗ ΠΟΥ ΤΟΥ ΔΙΝΟΥΝ ΟΙ ΑΛΛΟΙ, ΑΛΛΑ ΚΑΙ ΝΑ 

ΜΗΝ ΜΠΟΡΕΙ ΝΑ ΔΩΣΕΙ ΑΓΑΠΗ ΣΕ ΑΛΛΟΥΣ. Το δαιμόνιο της α-

πόρριψης πρέπει να διωχτεί για να μπορέσει το άτομο να αυξηθεί 

στη χριστιανική αγάπη και πίστη. 
 

 Αν ο Σατανάς κατορθώσει να κάνει τους χριστιανούς να νιώ-

θουν στιγματισμένοι, επειδή μέσα τους φιλοξενούν πνεύματα 

πονηρίας, τότε θα εμποδίσει τους πιστούς να ζητήσουν απελευθέ-

ρωση από τα δαιμονικά πνεύματα και δυστυχώς σήμερα ο Πονη-

ρός το έχει πετύχει σε μεγάλο βαθμό και ιδιαίτερα ανάμεσα στους 

πιστούς που δεν δέχονται τη μεγάλη έκχυση του Πνεύματος που 

γίνεται σήμερα παγκόσμια και που πιστεύουν ότι η εμπειρία της 

Πεντηκοστής ήταν μόνο για την περίοδο των πρώτων αιώνων. 
 

 Βέβαια, δεν μπορούμε να ρίχνουμε πάντοτε όλη την ευθύνη 

και την κατηγορία στον Διάβολο και τις πονηρές δυνάμεις του, για 

τα προβλήματα που μας συμβαίνουν, γιατί τότε θα κινδυνεύαμε 

να χάσουμε το στόχο μας και την πνευματική μας όραση και να γί-

νουμε «κυνηγοί δαιμονίων», ακόμα και στον ύπνο μας, παντού 

θα βλέπαμε δαιμόνια και τίποτε άλλο. Μπορούμε όμως να κατη-

γορήσουμε τον Διάβολο σαν υπεύθυνο, για καταστάσεις και γεγο-

νότα που εμείς ήταν αδύνατο να τα φαντασθούμε με τη δική μας 

σκέψη, αντίληψη και λογική, αλλά ο Κύριος μας τα αποκάλυψε.  
 

 Στην πραγματικότητα υπάρχουν αρκετοί πιστοί, που δεν έ-

χουν μάθει ακόμα ότι είναι δυνατόν δαιμόνια να είναι υπεύθυνα 

για μερικά προβλήματα που τους συμβαίνουν και τα αποδίδουν 

σε διάφορες άλλες καταστάσεις, όπως στις κοινωνικές συνθήκες, 

στην τύχη, στο χαμηλό μορφωτικό επίπεδο, στην ένδεια, κλπ..  

 

72 



 Όταν όμως μάθουμε ότι τα δαιμονικά πνεύματα πράγματι 

εισβάλλουν στη ζωή μας, τότε θα πρέπει να καταλάβουμε ότι είναι 

ζωτικό για μας να τα απομακρύνουμε, όσο το δυνατόν γρηγο-

ρότερα. 
 

 Πολλοί χριστιανοί σήμερα βρίσκουν ουσιαστική βοήθεια με 

την απελευθέρωση. Προβλήματα, που δεν ήταν δυνατόν να λυ-

θούν με γνωστούς τρόπους βοήθειας, τώρα λύνονται αποτελε-

σματικά με την απελευθέρωση. Αυτό μας κάνει να αναρωτηθούμε, 

«γιατί δεν βλέπαμε τόσο καιρό αυτές τις υπέροχες και θαυμαστές 

αλήθειες μέσα στον Λόγο του Θεού, την Αγία Γραφή;».  
 

 Δοξασμένο όμως το όνομα του Κυρίου μας Ιησού, γιατί Αυ-

τός βλέπει τις καρδιές όλων εκείνων, που επιποθούν να γνωρί-

σουν τις αλήθειες του λόγου Του, που εκζητούν τον αγιασμό τους 

και που θέλουν ο ερχομός Του να τους βρει έτοιμους, βλέπει τις 

καρδιές αυτών που κράζουν με πίστη προς Αυτόν και απαντά με 

αγάπη.    

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

73 



 

από τις εκδόσεις μας 
 

 

ISBN:  978 - 960 - 6783 -  27 - 2 
 

Α΄ έκδοση: 01/1992    B΄ έκδοση: 01/2018    

Σελίδες 84 

 

 Το βιβλίο αυτό παρουσιάζει τον ΙΗΣΟΥ ΧΡΙΣΤΟ, ως το μοναδικό 

ΜΕΣΙΤΗ μας μεταξύ Θεού και ανθρώπων (Α΄ Τιμόθεου Β/2:5), είναι ο 

μοναδικός ΑΡΧΙΕΡΕΑΣ μας στον ουρανό. Πρόκειται για μια πολύ απλή 

και κατανοητή παρουσίαση της ιεροσύνης του αναστημένου και 

ένδοξου Κυρίου Ιησού που κάθεται μέσα στο θρόνο του Πατέρα (Απο-

κάλυψη Γ/3:21) και μεσιτεύει για μας. 
 

ΜΕΡΙΚΑ ΑΠΟ ΤΑ ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΑ ΤΟΥ: 

 Το σκίσιμο του καταπετάσματος και το ιερατείο - Εξομολόγηση σε 

Θεό ή σε ανθρώπους; - Προσκύνηση αγίων και αγγέλων - Προσκύνηση 

εικόνων και γλυπτών - ΙΗΣΟΥΣ: Το υπέρ παν όνομα. 
 

  

74 



 

Κεφάλαιο  ΠΕΜΠΤΟ 
 

 «ΠΩΣ ΕΙΣΕΡΧΟΝΤΑΙ ΤΑ  ΔΑΙΜΟΝΙΑ» 
 

 
 

 Τα δαιμόνια είναι κακές και μοχθηρές προσωπικότητες, είναι 

πνεύματα πονηρίας, είναι οι εχθροί του Θεού και των ανθρώπων. 

Σκοπός τους είναι να πειράζουν, να απατούν, να κλέβουν, να κα-

τηγορούν, να καταπιέζουν, να αντικρούουν, να ελέγχουν, να θλί-

βουν, να καταστρέφουν και να σκοτώνουν.   
 

 Τα δαιμόνια εισέρχονται δια μέσου κάποιας πόρτας που εί-

ναι ανοιχτή. Όταν υπάρχει «άνοιγμα», δεν χάνουν την ευκαιρία 

για να εισέλθουν, αμέσως το εκμεταλλεύονται. Με άλλα λόγια, κά-

ποιος δεν παίρνει μέσα του ένα πονηρό πνεύμα, με το να περπα-

τάει στο δρόμο και ξαφνικά …..να σκοντάψει επάνω σ’ ένα δαιμό-

νιο που ψάχνει για κατοικία, αυτά είναι αστεία και για αφελείς. Η 

οργάνωση του βασιλείου του Σατανά είναι με τέτοιον τρόπο, ώστε 

να μπορεί να επιτίθεται στον καθένα προσωπικά. Δεν υπάρχει 

άνθρωπος επάνω στη Γη που μπορεί να διαφύγει της προ-

σοχής του. Επινοεί ένα σχέδιο για να καταστρέψει τον καθένα 

ξεχωριστά. Είναι μια πραγματικότητα ότι ΕΓΩ και ΕΣΥ είμαστε ορι-

στικά ο στόχος της μεθοδείας του Σατανά.   
 

 Θα ρωτήσει κάποιος «Πως όμως κερδίζει έδαφος ο εχθρός 

και με ποιους τρόπους;» Οι τρόποι είναι πολλοί, αλλά οι βασικοί, 

που εμείς θα ασχοληθούμε στην παρούσα μελέτη είναι τρεις:  
 

 (1)  Με την αμαρτία,  

 (2)  Με τις περιστάσεις της ζωής, και  

 (3)  Με το τέχνασμα της κληρονομιάς:   
 

(1)   ΜΕ ΤΗΝ ΑΜΑΡΤΙΑ 

 Η πόρτα για να εισέλθουν τα δαιμόνια μπορεί να ανοιχτεί 

από κάποιον δια μέσου "αμαρτίας που διαπράχτηκε" ή δια μέσου 

"αμαρτίας παράλειψης":  
  

75 



ΑΜΑΡΤΙΑ ΔΙΑΠΡΑΧΘΕΙΣΑ 

 Στο Ε/5ο κεφάλαιο του βιβλίου των Πράξεων των Αποστό-

λων διαβάζουμε για ένα ζευγάρι, τον Ανανία και την Σαπφείρα, οι 

οποίοι πούλησαν την περιουσία τους για να δώσουν τα χρήματά 

τους στην εκκλησία, αλλά έγιναν πλεονέκτες και αποφάσισαν 

κρυφά να κρατήσουν ένα μέρος από τα χρήματα για τον εαυτό 

τους. Για να καλύψουν όμως την πράξη τους αυτή, σχεδίασαν ένα 

ψέμα, αλλά ο απόστολος Πέτρος έλαβε από τον Κύριο αποκάλυ-

ψη με υπερφυσικό λόγο γνώσεως και γνώριζε τι ακριβώς είχε 

συμβεί, γι’ αυτό είπε στον Ανανία: «Διά τι εγέμισεν ο ΣΑΤΑΝΑΣ την 

καρδίαν σου, ώστε να ψευσθείς εις το Πνεύμα το άγιον;».  
 

 Λόγω της αμαρτίας τους ο Ανανίας και η Σαπφείρα άνοιξαν 

τους εαυτούς τους και γέμισαν με πνεύματα (δαιμόνια) πλεονε-

ξίας, ψεύδους και απάτης. Το ίδιο ακριβώς πράγμα μπορεί να 

συμβεί στον καθένα που αμαρτάνει με τη θέλησή του, όπως ακρι-

βώς έγινε στην περίπτωση αυτή. 
 

 Επίσης, στο Ε/5ο κεφάλαιο της επιστολής του Παύλου προς 

τους Γαλάτες πιστούς βρίσκουμε ένα κατάλογο από δέκα επτά 

(17) έργα της σάρκας, τα οποία είναι «μοιχεία, πορνεία, ακαθαρσία, 

ασέλγεια, ειδωλολατρεία, φαρμακεία, έχθραι, έριδες, ζηλοτυπίαι, θυ-

μοί, μάχαι, διχοστασίαι, αιρέσεις, φθόνοι, φόνοι, μέθαι, κώμοι, και τα 

όμοια τούτων…». Υπάρχουν δαιμονικά πνεύματα που αντιπροσω-

πεύουν κάθε ένα από τα παραπάνω έργα της σάρκας και αυτό 

είναι κάτι που οι εργάτες απελευθέρωσης το συναντούν πολύ συ-

χνά στη διακονία τους. Υπάρχει συγγένεια μεταξύ των ΕΡΓΩΝ ΤΗΣ 

ΣΑΡΚΑΣ και ΤΩΝ ΔΑΙΜΟΝΙΩΝ. 
 

 Όταν κάποιος δεν μπορεί να αντισταθεί στον πειρασμό και  

υποχωρεί, τότε αμαρτάνει στη σάρκα. Με μια τέτοια αμαρτία η 

πόρτα ανοίγει για την εισβολή του εχθρού και μετά το άτομο έχει 

ένα διπλό πρόβλημα για να αντιμετωπίσει, έχει και τον ΔΙΑΒΟΛΟ 

και τη ΣΑΡΚΑ. Η λύση είναι μία: «Σταύρωσε τη σάρκα και απαλλά-

ξου από τα δαιμόνια». Μπορείς να το κάνεις τώρα. 
 

ΑΜΑΡΤΙΑ ΠΑΡΑΛΕΙΨΗΣ 

 Ένα κλασικό παράδειγμα που έχουμε για την πόρτα που 

76 



ανοίγει με αμαρτία παράλειψης είναι όταν δεν μπορείς να συγχω-

ρέσεις. Στο κεφάλαιο ΙΗ/18 του κατά Ματθαίου ευαγγελίου έχουμε 

την περίπτωση του άδικου οικονόμου, που γύρισε και πάλι 

στους βασανιστές του, γιατί, ενώ είχε συγχωρηθεί από τον κύριό 

του για το υπέρογκο ποσό που του χρωστούσε, ο ίδιος όμως, όχι 

μόνον ήταν απρόθυμος να συγχωρήσει και αυτός με τη σειρά 

έναν σύνδουλό του, που του χρωστούσε ένα πολύ μικρό ποσό, 

αλλά έδειξε μεγάλη σκληροκαρδία απέναντί του. 
 

 Ο Θεός μας προειδοποιεί ότι, όλοι αυτοί που έλαβαν τη 

συγχώρεσή Του και μετά αρνούνται να συγχωρήσουν τους άλ-

λους, θα παραδοθούν στους βασανιστές. Η έλλειψη συγχωρητι-

κότητας ανοίγει διάπλατα την πόρτα στα πνεύματα βασανισμού, 

αγανάκτησης, μίσους, ζήλιας, καταλαλιάς και σε άλλα συγγενι-

κά πνεύματα. Δεν πρέπει να ξεχνάμε ποτέ ότι ο Ιησούς μας συγ-

χώρεσε για ένα χρέος, που για να το ξεχρεώσουμε απαιτούσε το 

θάνατό μας, αλλά Αυτός πήρε τη δική μου και τη δική σου θέση, 

πλήρωσε το τίμημα των αμαρτιών μας. Το πνεύμα της μη συγχω-

ρητικότητας στηρίζεται στο ότι «έχουμε ξεχάσει, τι ο Ιησούς έκανε 

για τον καθένα μας προσωπικά», γι' αυτό πολλές φορές δεν μπο-

ρούμε να συγχωρέσουμε τον πλησίον μας.  
 

 Εάν είμαστε ειλικρινείς και εξετάσουμε τους εαυτούς μας, θα 

διαπιστώσουμε ότι η αιτία πολλών προβλημάτων που έχουμε στο 

σπίτι μας, στη δουλειά μας και με τους αδελφούς, είναι ότι μέσα 

στην καρδιά μας υπάρχει ρίζα ασυγχωρησίας, έστω και αν με το 

στόμα ομολογούμε ότι όλους τους αγαπάμε και ότι όλους τους 

έχουμε συγχωρήσει. Η ρίζα ενός δένδρου συνήθως δεν φαίνεται, 

παρά μόνο αν σκάψουμε γύρω από τον κορμό και βαθιά. Η ρίζα 

πικρίας που υπάρχει μέσα μας δεν φαίνεται, παρά μόνον εάν κά-

ποιος «σκάψει» την καρδιά μας και τότε όλα βγαίνουν στην επι-

φάνεια, γιατί «από το περίσσευμα της καρδιάς μιλά το στόμα» (Ματ-

θαίος ΙΒ/12:34).  
 

 Μετανόησε και μην αφήνεις την αμαρτία αυτή να γίνει πόρτα 

εισόδου για τον εχθρό της ψυχής σου, πάρε το όπλο σου, που 

είναι ο καρπός του Πνεύματος, η αγάπη.  
 

77 



 (2)   ΜΕ ΤΙΣ ΠΕΡΙΣΤΑΣΕΙΣ ΤΗΣ ΖΩΗΣ 
 

 Τα πονηρά πνεύματα δεν έχουν καμιά αίσθηση δικαιοσύ-

νης, γι’ αυτό και δεν διστάζουν να εκμεταλλευτούν κάποιον που 

έχει αδυναμίες. Η αδύνατη χρονική στιγμή κάποιου συνήθως είναι 

όταν αυτός είναι παιδί, γιατί το παιδί είναι εντελώς εξαρτώμενο 

από άλλους για προστασία και φροντίδα. Χωρίς αμφιβολία η πλει-

ονότητα των δαιμονίων, που συναντούν οι διάκονοι απελευθέ-

ρωσης, έχουν εισέλθει στον άνθρωπο κατά την παιδική του ηλι-

κία. Οι χριστιανοί γονείς πρέπει να καταλάβουν την ευθύνη που 

έχουν απέναντι στα παιδιά τους και επίσης να γνωρίζουν, πως 

πρέπει να ελευθερώσουν τα παιδιά τους από δαιμονικές πιέσεις.  
 

 Μια από τις πρώτες ερωτήσεις που πρέπει να γίνεται στο 

άτομο, πριν αρχίσει η διακονία απελευθέρωσης είναι: «Πως ήταν 
η κοινωνία σου με τους γονείς σου, όταν ήσουν παιδί;» Στις πε-

ρισσότερες περιπτώσεις αυτή η ερώτηση ανοίγει έναν κατάλογο 

παραπόνων από αγανακτήσεις για τις οποίες κατηγορούνται οι 

γονείς. Πάρα πολλές φορές έχουμε ακούσει τέτοιες απαντήσεις, 

όπως «ο πατέρας μου ήταν αλκοολικός» και συνεχίζουν να ανα-

φέρουν διάφορους φόβους και προβλήματα που σχετίζονται με 

αυτή την κατάσταση στο σπίτι. Υπήρχε στο σπίτι ανασφάλεια και 

συχνά φτώχεια, γιατί ο πατέρας ήταν ανίκανος να προμηθεύσει τα 

απαραίτητα αγαθά ή σπαταλούσε το εισόδημά του σε άσωτη ζωή 

(χαρτιά, ποτό, κλπ). Ένα τέτοιο σπίτι κάνει το παιδί να μεγαλώνει 

γρηγορότερα και να γίνεται αμήχανο και ντροπαλό.  
  

 Ο πιο γρήγορος και ασφαλής τρόπος για να καταλάβεις, για 

ποιο λόγο, πώς και ποιες πόρτες ανοίχτηκαν για να εισέλθουν τα 

δαιμόνια σ’ ένα άτομο, είναι να ακούσεις να σου διηγείται τα βιώ-

ματά του από την παιδική ηλικία.    
 

 (3)   ΜΕ ΤΟ ΤΕΧΝΑΣΜΑ ΤΗΣ ΚΛΗΡΟΝΟΜΙΑΣ 

 Σε πολλές περιπτώσεις έχει αποκαλυφτεί ότι δαιμονικά 

πνεύματα μπόρεσαν να κατοικήσουν μέσα σε κάποιον, χρησιμο-

ποιώντας το τέχνασμα της κληρονομιάς. Για παράδειγμα, εάν 

πουν σε κάποιο παιδί ότι μοιάζει πολύ των γονέων του και ότι θα 

κληρονομήσει και τα καλά τους και τις αδυναμίες τους, τότε το 

78 



άτομο αυτό γίνεται τρωτό στις επιθέσεις των δαιμονίων, που εκ-

μεταλλεύονται την κατάσταση αυτή.   
 

 Για το θέμα αυτό, αφηγείται ο Φρανκ Μ.Χάμοντ:  

 «Η μητέρα μου ήταν πολύ νευρικό άτομο, όταν εγώ ήμουν 

νέος. Σχημάτισα μέσα μου την ιδέα ότι θα κληρονομούσα 

αυτή την αδυναμία της και ο φόβος μου ότι θα γίνω και 

εγώ νευρικός άνοιξε την πόρτα στα πονηρά πνεύματα. Το 

νευρικό μου σύστημα άρχισε να κλονίζεται, ήταν σαν κάτι 

να είναι μέσα στο σώμα μου και να περπατάει παντού. Σκε-

φτόμουν πως θα γινόμουν ανίκανος να εκπληρώσω τα καθή-

κοντά μου σαν ποιμένας. Ο γιατρός μου έδωσε ηρεμιστικά 

χάπια, αλλά μου έφερναν υπνηλία και αναγκαζόμουν να επι-

στρέφω στο σπίτι.  
 

 Το φορτίο της δουλειάς μου μεγάλωνε και γινόμουν όλο 

και περισσότερο νευρικός. Ήταν, σαν να ήμουν μέσα σ’ 

ένα μύλο, οποίος γύριζε συνέχεια και από τον οποίο δεν 

είχα καμιά ελπίδα διαφυγής. Επειδή αυτή κατάσταση με 

πίεζε ψυχικά, πολλές φορές ήμουν έτοιμος να πάρω την 

απόφαση ν’ αφήσω την εκκλησία και τη διακονία μου, αλλά 

κάτι με εμπόδιζε και δεν το έκανα. 
  

 Δόξα στον Κύριο Ιησού, γιατί πριν από αρκετά χρόνια 

ελευθερώθηκα από το δαιμόνιο των νεύρων και των συγγε-

νικών πνευμάτων. Δεν υπήρχαν πλέον μέσα μου νεύρα που 

να "περπατούν" και ούτε επίσης υπήρχε έντονη επιθυμία για 

ποτά, όπως πριν. Τα δαιμόνια που μου είχαν πει ότι έπρεπε 

να γίνω σαν τη μητέρα μου ήταν  ψ ε ύ τ ε ς ...» .  
 

 Εάν επιτρέψουμε στον Διάβολο να ενεργήσει με αυτό τον 

τρόπο στη ζωή μας, τότε θα μας δώσει κληρονομιά αυτός και όχι 

ο Κύριος, αλλά ο Δαβίδ λέγει ότι «…Αυτός ΘΑ ΕΚΛΕΞΕΙ την κλη-

ρονομιά μας» (Ψαλμός ΜΖ/47:4) και στην υπόσχεση αυτή θα είναι η 

πίστη μας. Υπάρχουν πολλές παρόμοιες περιπτώσεις πιστών, 

που δέχτηκαν τα ψέματα και τις φοβίες του Διαβόλου. Πολλοί κα-

ταρρέουν μόνο από το φόβο της αρρώστιας, που πιθανόν να έρ-

79 



θει, επειδή κάποιος από τους γονείς είχε αυτό το πρόβλημα. Ο 

Διάβολος, με τις σκέψεις που μας βάζει ή με λόγια τρίτων, μας λέ-

γει «και εσύ το ίδιο πρόβλημα θα έχεις, γιατί αυτό είναι κληρονο-

μικό», με αποτέλεσμα να γίνεται κάποιος διανοητικά άρρωστος 

και όχι στην πραγματικότητα. Εάν βέβαια η κατάσταση αυτή συνε-

χίσει σ’ ένα άτομο και του γίνει έμμονη ιδέα, η κατάληξή του θα 

είναι στο ψυχιατρείο. 
 

 Συνεχίζει ο Φρανκ Μ.Χάμοντ:  

«...Γνώρισα μέσα από τη διακονία μου πολλούς να ελευθε-

ρώνονται απ’ αυτό τον τυραννικό φόβο. Ο πατέρας μου πέ-

θανε από καρδιακή προσβολή, η μητέρα μου επίσης πέθανε 

από καρδιακή προσβολή, οι θείοι μου και οι θείες μου είχαν 

πεθάνει με τον ίδιο τρόπο. Ο Διάβολος το εκμεταλλεύτηκε 

και μου έλεγε ότι ΑΥΤΗ ΕΙΝΑΙ ΚΑΙ Η ΔΙΚΗ ΜΟΥ ΚΛΗΡΟ-

ΝΟΜΙΑ. Πήγα λοιπόν στο γιατρό για έναν ιατρικό έλεγχο 

και αυτός με ρώτησε για το ιατρικό ιστορικό της οικογένειάς 

μου. Όταν του είπα για όλα τα προβλήματα της καρδιά τους, 

τότε προέβλεψε ότι θα είχα και εγώ το ίδιο πρόβλημα στην 

καρδιά και μου το είπε. 
 

 Σε ηλικία σαράντα έξι (46) ετών πήγα στο νοσοκομείο 

από πόνο στον θώρακα. Όταν είχα υποστεί την πρώτη καρ-

διακή προσβολή, κάποιος μου έδωσε ένα χαπάκι νιτρογλυ-

κερίνης και ο πόνος έφυγε αμέσως. Ο γιατρός που με εξέ-

τασε δεν βρήκε τίποτα στην καρδιά μου, απλά ότι είχα μια 

ελαφρά καρδιακή προσβολή.  
 

 Μετά από δύο μήνες περίπου είχα και μια δεύτερη καρ-

διακή προσβολή. Ήταν μια Κυριακή πρωί, πριν ακόμα ση-

κωθώ από το κρεβάτι. Στο διάστημα αυτό όμως, είχα μάθει 

για το πώς εργάζονται τα δαιμόνια. Ανακοίνωσα στο εκκλη-

σίασμα ότι εκείνο το απόγευμα θα είχαμε μια ειδική συνά-

θροιση, στην οποία θα γινόταν προσευχή απελευθέρωσης 

από το δαιμόνιο της καρδιακής προσβολής.  
 

 Από τότε που έγινε αυτή η προσευχή, πριν από πολλά 

80 



χρόνια, μέχρι και σήμερα δεν έχω δοκιμάσει πλέον ΚΑΝΕ-

ΝΑ ΠΟΝΟ και φυσικά δεν περιμένω να έρθει και πάλι τέ-

τοιος πόνος. Δεν δέχομαι την κληρονομιά του Διαβόλου, 

δέχομαι μόνο τη θεραπεία του Ιησού Χριστού, που είναι 

η δική μας ευλογημένη κληρονομιά…..» 
 

 Ο Διάβολος είναι ΨΕΥΤΗΣ και ΚΛΕΦΤΗΣ, θέλει να μας εξα-

πατήσει και να μας κλέψει το δώρο της θεραπείας, που ο Θεός 

μας έδωσε μέσω της θυσίας του Υιού Του.  
 

 Ο Ησαΐας, που έζησε 700 χρόνια πριν το θάνατο του Ιησού 

παρουσιάζει τη θεραπεία σε ενεστώτα χρόνο, σαν ένα γεγονός 

τελειωμένο: «Με τις πληγές Του ΕΙΜΑΣΤΕ θεραπευμένοι» (Ησαΐας 

ΝΓ/53:5). Στην Καινή Διαθήκη, ο απόστολος Πέτρος χρησιμοποιεί 

παρακείμενο χρόνο, λέγοντας: «Με του Οποίου την πληγή ΙΑΤΡΕΥ-

ΘΗΤΕ» (Α' Πέτρου Β/2:24). Η θεραπεία είναι μέρος της κληρονο-

μιάς μας και πρέπει να το διακηρύξουμε με πίστη και να αρνηθού-

με κάθε ψεύτικη υπόσχεση του Διαβόλου.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

81 



 

από τις εκδόσεις μας 
 

 
ISBN:  978 - 960 - 6783 - 29 - 6 

Α΄ έκδοση: 03/2018     Β΄ έκδοση: 11/2019 

 Αρχική έκδοση:  05/1992    Σελίδες 84 
 

 
Η ΠΑΛΑΙΑ ΔΙΑΘΗΚΗ μεταφράστηκε στην Ελληνική γλώσσα από τους 

Εβδομήκοντα (Ο΄) και χρησιμοποιείτο πλέον επίσημα και από τους 

Ιουδαίους. Η ΚΑΙΝΗ ΔΙΑΘΗΚΗ γράφτηκε απευθείας στην Ελληνική 

γλώσσα, μία μεγάλη ευλογία του Θεού για τους Έλληνες. Ολόκληρη η 

ΑΓΙΑ ΓΡΑΦΗ (Παλαιά και Καινή Διαθήκη) βρίσκεται σε μόνιμη βάση το 1
ο
 

βιβλίο σε παγκόσμια κυκλοφορία, παρ’ όλο που δέχεται συχνά πολλές και 

σκληρές κριτικές εναντίον της. 
 

Μερικά από τα περιεχόμενα του βιβλίου: 
 

Κριτική των κειμένων της Αγίας Γραφής - Υλικό και τρόπος γραφής των 

κειμένων - Κώδικες και Χειρόγραφα της Βίβλου - Λάθη αντιγραφών και 

αιτίες - Εβραϊκά κείμενα - Μεταφράσεις της Αγίας Γραφής - Μετα-

φραστικά λάθη του Ν.Βάμβα - Αρχαιολογικές και ιστορικές μαρτυρίες. 

 
 

82 



 

 

Κεφάλαιο  ΕΚΤΟ 
 

 «ΤΡΟΠΟΙ  ΑΝΑΓΝΩΡΙΣΗΣ  

ΤΩΝ  ΔΑΙΜΟΝΙΚΩΝ  ΠΝΕΥΜΑΤΩΝ» 
 

 
 

 Η παρουσία και η φύση των δαιμονικών πνευμάτων, μπορεί 

να αναγνωριστεί από δύο βασικές μεθόδους, με τη ΔΙΑΚΡΙΣΗ και 

με την ΑΝΑΓΝΩΡΙΣΗ (ή εξακρίβωση): 
 

(Α)   ΔΙΑΚΡΙΣΗ (Α΄ Κορινθίους ΙΒ/12:10) 

 Στην περίπτωση αυτή κατατάσσεται η «διάκριση πνευμά-

των» σαν ένα από τα εννέα υπερφυσικά χαρίσματα του Πνεύμα-

τος του Θεού. Γράφει ο απόστολος Παύλος: «Δίδεται δε εις έκα-

στον η φανέρωσις του Πνεύματος προς το συμφέρον. Διότι εις άλλον 

μεν δίδεται διά του Πνεύματος λόγος σοφίας….. εις άλλον δε διακρί-

σεις πνευμάτων…» (βλ. Α΄ Κορινθίους ΙΑ/11:7-11). Ο απόστολος Ιω-

άννης στην Α΄ επιστολή του γράφει: «Μη πιστεύετε εις παν πνεύ-

μα, αλλά ΔΟΚΙΜΑΖΕΤΕ τα πνεύματα εάν είναι εκ του Θεού» (Α' Ιωάν-

νου Δ/4:1) και αυτό για να γίνει πρέπει να υπάρχει το χάρισμα της 

διάκρισης πνευμάτων.  
 

 Ένα παράδειγμα της χρήσης του χαρίσματος της διάκρισης 

των πνευμάτων είχε συμβεί στον αδελφό Φ.Μ.Χάμοντ δύο ημέ-

ρες μετά το βάπτισμά του με το άγιο Πνεύμα. Του είχαν ζητήσει 

να κάνει την ομολογία του σε κάποιο συνέδριο και βρισκόταν επά-

νω στην εξέδρα. Στο πίσω μέρος της αίθουσας υπήρχαν αρκετοί 

νέοι, που η εμφάνισή τους δεν ήταν συνηθισμένη, είχαν ιδιόρ-

ρυθμο ντύσιμο και τα μαλλιά τους ήταν πολύ μακριά (χίππυς). 

Ένας απ’ αυτούς σηκώθηκε και άρχισε να πηγαίνει προς την εξέ-

δρα και σχεδόν αμέσως τον ακολούθησαν άλλοι δύο. Ο αδ. Χάμ-

μοντ, όπως κοιτούσε τον πρώτο, ένιωσε έναν πόνο στο στομά-

χι, σαν να τον χτύπησε κάποιος με γροθιά. Γυρνώντας σε κά-

ποιον (άγνωστο γι’ αυτόν) αδελφό, που καθόταν δίπλα του, τον ρώ-

83 



τησε: «Είναι αυτός ο άνθρωπος σωσμένος από τον Κύριο; Ζει 
στην παρουσία Του;». Αυτός του απάντησε: «-Δεν ξέρω, αλλά 

δεν φαίνεται να είναι τόσο καλά». Ο Χάμοντ του απάντησε: «Μα, 
αυτός έχει κάποιο δαιμόνιο μέσα του;». Ο αδελφός τότε του 

είπε: «-Ίσως έχετε το χάρισμα διάκρισης πνευμάτων». Τότε ο 

Χάμοντ με μια βεβαιότητα που και ο ίδιος δεν μπορούσε να την 

δικαιολογήσει, είπε με σταθερή φωνή: «Δεν ξέρω τι έχω εγώ, αλλά 

ξέρω τι έχει αυτός, έχει μέσα του δαιμόνια».  
 

 Το γεγονός αυτό συνέβηκε στον αδ.Χάμοντ, σε μια περίο-δο 

που δεν είχε πνευματικές εμπειρίες, τα πνευματικά χαρίσματα του 

ήσαν σχετικά άγνωστα και δεν είχε μάθει ακόμα τον τρόπο με τον 

οποίο ενεργούν τα πονηρά πνεύματα. Ενώ λοιπόν οι δυο τους 

μιλούσαν, ο πρώτος από τους τρεις ανέβηκε επάνω στην εξέδρα, 

πήρε το μικρόφωνο και σηκώνοντας τα χέρια ψηλά, διακήρυξε 

«Εγώ είμαι η οδός, εγώ είμαι ο Ιησούς!!!». Όλοι τότε κατάλαβαν ότι 

πράγματι είχε μέσα του δαιμόνιο και καθώς πήγε προς τους φί-

λους του στην άλλη άκρη της εξέδρας, αρκετοί από το ακροατήριο 

σηκώθηκαν αυθόρμητα και επιτίμησαν τα δαιμόνια από τους τρεις 

νέους. Κανένας δεν τους άγγιξε και όμως έπεσαν στο πάτωμα, 

χτυπημένοι από μια αόρατη δύναμη. Στη συνέχεια μεταφέρθηκαν 

έξω από την αίθουσα. Σαν αποτέλεσμα της απόδειξης αυτής της 

δύναμης του αγίου Πνεύματος, αρκετοί από την κοινότητα των 

χίππυς δέχτηκαν στη ζωή τους τον Ιησού. Οι τρεις αυτοί νέοι ήταν 

οι αρχηγοί τους, τώρα αρχηγός τους έγινε ο Κύριος Ιησούς. 
 

 Στον πνευματικό πόλεμο υπάρχει μεγάλη ανάγκη από τον 

πιστό να μάθει να διακρίνει τα πονηρά πνεύματα, γιατί αυτά μπο-

ρούν να πλαστογραφούν κάθε τι που προέρχεται από τον Θεό. 

Μπορεί ο Σατανάς να πλαστογραφήσει και τα χαρίσματα του 

Πνεύματος, για να εξαπατήσει ακόμα και τους εκλεκτούς, γι΄αυτό 

χρειάζεται να είμαστε συνέχεια καλυμμένοι με το ΑΙΜΑ του Ιησού 

και να στηριζόμαστε στον άγιο ΛΟΓΟ Του. Το αίμα Του και ο λό-

γος Του είναι η ασφάλεια και η προστασία μας.  
 

 Για παράδειγμα, μπορεί ο Σατανάς να δώσει σε κάποιον 

πνεύμα μαντείας και αυτός να νομίζει ότι έχει το χάρισμα της 

προφητείας από τον Θεό, επειδή πολλά από αυτά που λέγει εί-

84 



ναι αληθινά. Στην περίπτωση αυτή στηριζόμενοι στον Λόγο του 

Κυρίου, την Αγία Γραφή, μπορούμε να διακρίνουμε, εάν είναι το 

Πνεύμα του Θεού (χάρισμα προφητείας) ή εάν είναι κάποιο πονη-

ρό πνεύμα (πνεύμα μαντείας).  
  

 Η διαφορά είναι ότι το ΠΝΕΥΜΑ ΤΗΣ ΜΑΝΤΕΙΑΣ προλέγει 

πάντοτε δυσάρεστα γεγονότα, που πρόκειται να συμβούν και 

αποκαλύπτει γεγονότα που έχουν ήδη συμβεί σ’ ένα άτομο, αλλά 

οι παρευρισκόμενοι δεν το γνωρίζουν, με αποτέλεσμα να ενθου-

σιάζονται και να πιστεύουν ότι ο Θεός τα αποκάλυψε, ενώ το ΧΑ-

ΡΙΣΜΑ ΤΗΣ ΠΡΟΦΗΤΕΙΑΣ δεν προλέγει συνήθως γεγονότα, αλ-

λά σύμφωνα την Α΄ Κορινθίους ΙΔ/14:3 προφέρει λόγο οικοδομής 

προτροπής και παρηγορίας: «…Ο δε προφητεύων, λαλεί προς 

ανθρώπους (εις) οικοδομήν, προτροπήν και παρηγορίαν». Πρέπει να 

στηριζόμαστε μόνο στον Λόγο του Θεού και όχι στα γεγονότα.  
 

 Στην προσωπική μου διακονία, τόσο στην Αθήνα, όσο και 

σε άλλα μέρη της Ελλάδας, έχω αντιμετωπίσει αρκετές φορές 

τέτοια πνεύματα, που συνήθως βρίσκουν περισσότερο πρόσφορο 

έδαφος σε γυναίκες, παρά σε άνδρες. Οι γυναίκες είναι πιο ευά-

λωτες στις επιθέσεις του εχθρού και πιο συναισθηματικές και βρί-

σκει ο Διάβολος πιο εύκολα πόρτα εισόδου. Ο τρόπος απάτης 

είναι απλός: Ο Θεός δίνει προφητικό λόγο προτροπής και παρη-

γορίας σ’ ένα άτομο και ευλογούνται οι υπόλοιποι πιστοί. Έρχεται 

αργότερα ο εχθρός σπέρνει υπερηφάνεια στην καρδιά του ατόμου 

και όταν αυτό γίνει αποδεκτό, τότε είναι εύκολο σε πνεύματα μα-

ντείας να εισχωρήσουν στο άτομο. Εξαιτίας όμως της υπερήφα-

νης στάσης της καρδιάς δεν έχει την ικανότητα να διακρίνει ότι 

εξαπατήθηκε από τον εχθρό και επειδή κάποτε με τον προφητικό 

λόγο ευλογούσε τους πιστούς, πιστεύει ότι και τώρα κάνει το ίδιο. 

Έχει αποδειχτεί στην πράξη ότι ένα τέτοιο άτομο είναι δύσκολο 

να μετανοήσει και να επανέλθει στην αλήθεια της Αγίας Γραφής.   
 

(Β)   ΑΝΑΓΝΩΡΙΣΗ (ή ΕΞΑΚΡΙΒΩΣΗ) 

 Αυτή είναι η δεύτερη μέθοδος για να αναγνωρίζουμε την πα-

ρουσία και τη φύση των δαιμονικών πνευμάτων. Αναγνώριση 

σημαίνει απλά να παρατηρούμε τι κάνουν τα πνεύματα σ’ 

85 



έναν άνθρωπο. Όταν ο Ιησούς ήταν στη Γη συνάντησε ανθρώ-

πους, που ήταν πολύ καλά ενημερωμένοι για τα δαιμόνια. Δεν 

χρειάστηκε να τους διδάξει για την ύπαρξη και τη δράση των ακα-

θάρτων πνευμάτων, ή να τους εξηγήσει πως γίνεται να κατοικούν 

μέσα σ’ ένα σώμα, αυτό ήταν κάτι γνωστό. 
 

 Ένα παράδειγμα για το θέμα αυτό βρίσκουμε στο ευαγγέλιο 

του Μάρκου, κεφ.Ζ/7:24-30, όπου μια Συροφοίνισσα ήρθε στον Ιη-

σού να Τον παρακαλέσει να εκβάλλει ένα ακάθαρτο πνεύμα από 

την κόρη της. Στην παράλληλη περιγραφή του Ματθαίου η μητέρα 

λέγει: «Ελέησόν με Κύριε, υιέ του Δαβίδ, η θυγάτηρ μου κακώς ΔΑΙ-

ΜΟΝΙΖΕΤΑΙ…» (βλ. Ματθαίος ΙΕ/15:21-28). Πως το γνώριζε αυτό η 

γυναίκα εκείνη; Απλούστατα το γνώριζε από τα συμπτώματα.  
 

 Το ίδιο και εμείς σήμερα μπορούμε να μάθουμε να αναγνω-

ρίζουμε τα δαιμονικά πνεύματα, παρατηρώντας τι κάνουν αυτά 

επάνω και μέσα σ’ ένα άτομο. Μερικά από τα πιο συνηθισμένα 

συμπτώματα, είναι τα παρακάτω: 
 

1. ΣΥΝΑΙΣΘΗΜΑΤΙΚΑ ΠΡΟΒΛΗΜΑΤΑ: Στην περίπτωση  αυ-

τή έχουμε διαταραχές στα συναισθήματα του ατόμου, τα οποία 

επιμένουν σε μια κατάσταση,  ή επανέρχονται αργότερα. Μερικές 

από τις συνηθισμένες διαταραχές είναι: Αγανάκτηση, μίσος, θυ-

μός, φόβος, απόρριψη (όταν νιώθεις ότι είσαι ανεπιθύμητος και 

ότι στερείσαι αγάπης), αυτολύπηση, αυτοκατάκριση, ζήλια, κατά-

θλιψη, ανησυχία, κατωτερότητα και ανασφάλεια.  
 

2. ΔΙΑΝΟΗΤΙΚΑ ΠΡΟΒΛΗΜΑΤΑ: Στην περίπτωση αυτή έχου-

με διαταραχές στη διάνοια (νου) και στη σκέψη, όπως: Σύγχυση, 

αμφιβολία, βασανισμός, αναβλητικότητα, αναποφασιστικότητα, 

συμβιβασμός, ορθολογισμός και αμνησία. 
 

3. ΠΡΟΒΛΗΜΑΤΑ ΜΕ ΤΗΝ ΟΜΙΛΙΑ: Εδώ βασικά έχουμε ξε-

σπάσματα ή ανεξέλεγκτη χρήση της γλώσσας. Αυτό περιλαμ-

βάνει: Ψέμα, βρισιά, κριτική, εμπαιγμό, κοροϊδία, κουτσομπολιό, 

αργό λόγο και σαπρό λόγο. Ο Ιάκωβος λέγει ότι «Εάν κάποιος 

ΔΕΝ ΠΤΑΙΕΙ εις λόγον, ούτος (είναι) τέλειος ανήρ, δυνατός να χαλινα-

γωγήσει και όλον το σώμα» (Ιάκωβος Γ/3:2). 
 

86 



4. ΣΕΞΟΥΑΛΙΚΑ ΠΡΟΒΛΗΜΑΤΑ: Τα προβλήματα αυτά είναι 

συνήθως ακάθαρτες σκέψεις και πράξεις που έρχονται και επα-

νέρχονται στο μυαλό του ανθρώπου και σχετίζονται με τη σεξουα-

λικότητα. Αυτές περιλαμβάνουν: Φανταστικές σεξουαλικές εμπει-

ρίες, πόθο και πάθος, διαστροφές, ομοφυλοφιλία, πορνεία, μοι-

χεία, αιμομιξία και προκλητικότητα.  
 

5. ΕΠΙΡΡΕΠΕΙΕΣ (πάθη): Οι πιο συνηθισμένες περιπτώσεις 

είναι ο εθισμός σε νικοτίνη, αλκοολούχα ποτά, ναρκωτικά, φάρμα-

κα, καφεΐνη και φαγητό. Η Βίβλος μας αποκαλύπτει ότι και το φα-

γητό, όταν γίνει αυτοσκοπός και πάθος στον άνθρωπο, τότε είναι 

"λαιμαργία" και αυτό ενώπιον του Κυρίου είναι αμαρτία: «…Των 

οποίων το τέλος (είναι) απώλεια, των ο οποίων ο θεός (είναι) η ΚΟΙ-

ΛΙΑ, και η δόξα (αυτών  είναι) εις την αισχύνη αυτών, οι οποίοι φρο-

νούν τα ΕΠΙΓΕΙΑ» (Φιλιππησίους Γ/3:19).    
 

6. ΦΥΣΙΚΕΣ ΑΣΘΕΝΕΙΕΣ: Πολλές επιδημίες και φυσικές τα-

λαιπωρίες οφείλονται σε πνεύματα ασθένειας (βλ. Λουκάς ΙΓ/13:11, 

κλπ.). Όταν εκβληθεί ένα δαιμόνιο ασθένειας από κάποιο άτομο, 

συχνά παρουσιάζεται η ανάγκη προσευχής για θεραπεία, ή για 

οποιαδήποτε ζημιά έχει προκληθεί. Υπάρχει άμεση σχέση ανάμε-

σα στην απαλλαγή από τα δαιμόνια και στη θεραπεία. 
 

7. ΨΕΥΔΟΔΙΔΑΣΚΑΛΙΕΣ: Η ασχολία και η ανάμιξη σε ψευδο-

διδασκαλία, κάθε βαθμού και μορφής, μπορεί ν' ανοίξει πόρτα σε 

πονηρά πνεύματα. Αντικείμενα και βιβλία από πηγές ψευδοδι-

δασκαλίας και αποκρυφισμού ο Κύριος έχει αποκαλύψει ότι γίνο-

νται το μέσον για να εισχωρήσουν τα δαιμόνια σ' ένα σπίτι.  
 

 Ο Λόγος του Θεού, η Βίβλος, μας προειδοποιεί για τη μεγά-

λη αύξηση λανθασμένων διδασκαλιών στις τελευταίες ημέρες, 

που θα "…στηρίζονται" μεν στην Αγία Γραφή, αλλά θα προωθού-

νται από πνεύματα πλάνης και απάτης. Αυτές οι διδασκαλίες είναι 

σχεδιασμένες από τον Σατανά να επιτεθούν και να αμαυρώσουν 

την ανθρώπινη και τη θεϊκή φύση του Ιησού Χριστού.  
 

 Αυτός είναι ο βασικός στόχος όλων των δαιμονικών δυνά-

μεων, να εξαφανίσουν από τη λατρεία του πιστού κάθε τι 

87 



που έχει σχέση με τον Ιησού Χριστό. Το όνομα του Ιησού, που 

είναι "το υπερ παν όνομα" για τον Σατανά και τα στρατεύματά του 

είναι ένα μισητό όνομα, γι' αυτό έχει κατορθώσει να το υποβαθμί-

σει και να το μειώσει ακόμα και μέσα στις εκκλησίες που κηρύτ-

τουν μετάνοια και σωτηρία δια του αίματος του Ιησού και πι-

στεύουν στην ενέργεια των πνευματικών χαρισμάτων. Δεν θεω-

ρείται παράδοξο γεγονός, όταν στις προσευχές των πιστών να 

μην ακούγεται το όνομα του Ιησού.   
 

 Εκτός από τη εξαφάνιση ή τη μείωση του ονόματος του 

Κυρίου Ιησού, οι ψευδοδιδασκαλίες έχουν επίσης σαν βασι-

κούς στόχους:  
 

 Να αρνηθούν οι άνθρωποι (γενικά) το κύρος και τη θεο-

πνευστία της Αγίας Γραφής. 
 

 Να αποσπάσουν την προσοχή των πιστών από τη μεγάλη 

κίνηση του Πνεύματος του Θεού που γίνεται στις ημέρες 

μας, σε παγκόσμιο επίπεδο και να διαστρεβλώσουν την 

ενέργεια των χαρισμάτων του αγίου Πνεύματος. 
 

 Να προκαλέσουν διαμάχη, διχόνοια και χωρισμό στο σώμα 

της εκκλησίας του Χριστού. 
 

 Να προκαλέσουν σύγχυση στο λαό του Θεού με έμμονες 

ιδέες για μερικές διδασκαλίες, σε συνδυασμό με την άσκηση 

εξαναγκασμού να διαδίδουν αυτές τις διδασκαλίες. 
 

 Να επαίρονται οι πιστοί, έχοντας το αίσθημα της πνευματι-

κής ανωτερότητας, για τις αποκαλύψεις που έχουν από τον 

Θεό, ενώ οι άλλοι δεν τις έχουν, με αποτέλεσμα να καθι-

στούν ανίκανο το άτομο που βρίσκεται σε λάθος να καταλά-

βει τις αποκαλύψεις αυτές. 
 

 Να καλλιεργούν στους πιστούς το κύριο ενδιαφέρον τους να 

είναι οι κοσμικές και οι σαρκικές δραστηριότητες, σαν απα-

ραίτητη οδό για την πνευματική τους εξύψωση και αγνισμό, 

όπως η χορτοφαγία, ο ασκητισμός, κλπ..   
 

 Βασικές μορφές ψευδοδιδασκαλίας είναι η ψευδοθρησκεία 

88 



και ο αποκρυφισμός-πνευματισμός, στα οποία περικλείονται 

όλες οι άλλες μορφές δαιμονικής πλάνης και απάτης.  
 

 (α) ΨΕΥΔΟΘΡΗΣΚΕΙΕΣ: 

 Γνωστές ψευδοθρησκείες είναι οι «ανατολικές θρησκείες», 
όπως ο Βουδισμός, ο Βραχμανισμός, ο Ταοϊσμός και άλλες που 

έχουν καθαρά δαιμονική προέλευση. Άλλες μορφές ψευδοθρη-

σκείας είναι οι καθαρά «ειδωλολατρικές θρησκείες», όπως συμ-

βαίνει σε πολλές Αφρικανικές χώρες, οι φιλοσοφικές επιστήμες 

διανόησης, ο ορθολογισμός, κλπ.. Στις ψευδοθρησκείες συμπερι-

λαμβάνονται και διάφορα δημοφιλή αθλήματα, όπως είναι οι α-

σκήσεις γιόγκα και οι πολεμικές τέχνες (καράτε, κουνγκ φου, κλπ.), 

οι οποίες δεν μπορούν να διαχωριστούν από τη λατρεία των ειδώ-

λων, καθόσον η διδασκαλία τους και η τεχνική τους είναι απόλυτα 

συνυφασμένες με αυτά.  
 

 «Χριστιανικές λατρείες», όπως Μορμονισμός, Χριστιανική 

Επιστήμη, Ροδοσταυρίτες, Θεοσοφία, Οικουμενισμός και θρη-

σκευτικά κατεστημένα αποτελούν μορφές ψευδοθρησκείας, γιατί 

αρνούνται ή συγχέουν την αναγκαιότητα του αίματος του Ιησού 

Χριστού σαν το μόνο μέσο συγχώρησης των αμαρτιών του αν-

θρώπου, σαν τον μόνο δρόμο για τη σωτηρία του.   
 

 Στις ψευδοθρησκείες συμπεριλαμβάνονται και οι «μασονι-
κές στοές», που χρησιμοποιούν σαν θεμέλιο οργάνωσής τους τη 

θρησκεία του κράτους στο οποίο ανήκουν, γι' αυτό στις λεγόμενες 

χριστιανικές κοινωνίες τα μέλη των μασονικών στοών διακηρύτ-

τουν "πίστη" στον Θεό και στον Υιό Του, αλλά παραλείπουν την 

εξιλέωση των αμαρτιών δια μέσου της σταυρικής θυσίας του Ιη-

σού Χριστού. Ενώ, υποτίθεται ότι πιστεύουν στον Λόγο του Θεού, 

την Βίβλο, λατρεύουν και προσκυνούν τον λεγόμενο Μ.Α.Τ.Σ. 

(Μέγας Αρχιτέκτων Του Σύμπαντος), ο οποίος είναι ένα τερατώ-

δες άγαλμα του Σατανά, που στο μέτωπο φέρει την πεντάλφα, 

έχει κέρατα, φτερά και πόδια τράγου.  
 

 Γενικά, όλες οι παραπάνω λατρείες χαρακτηρίζονται σαν 

"αναίμακτες θρησκείες", είναι αυτό που λέγει οΛόγος του Θεού 

ότι «...έχοντες με μορφήν ευσεβείας, ηρνημένοι δε την δύναμιν αυ-

89 



τής» (Β' Τιμόθεου Γ/3:5). Τα μέλη δηλαδή αυτών των λατρειών δια-

κρίνονται για την υποκριτική τους θρησκευτική ευσέβεια και 

ευλάβεια, αλλά στην πραγματικότητα αρνούνται κάθε δύναμη της 

αληθινής ευσέβειας του ευαγγελίου του Χριστού, είναι πιστοί 

χωρίς πίστη και χριστιανοί χωρίς Χριστό.     
 

 (β)  ΑΠΟΚΡΥΦΙΣΜΟΣ - ΠΝΕΥΜΑΤΙΣΜΟΣ:  

 Στην κατηγορία αυτή περιλαμβάνεται η ενασχόληση κά-

ποιου με τις απόκρυφες επιστήμες και την απόκρυφη γνώση, 

όπως είναι η μαντεία κάθε μορφής (καφε-μαντεία, χειρο-μαντεία, 

χαρτο-μαντεία, ταρώ, κλπ), τα αποκρυφιστικά παιχνίδια (π.χ. ούϊ-

για), τα ωροσκόπια, η αστρολογία, η ανάλυση γραφής, η τηλεκί-

νηση, η ύπνωση, η ανύψωση αντικειμένων και κάθε είδους πνευ-

ματιστικών συγκεντρώσεων και πειραμάτων. Κάθε μέθοδος έρευ-

νας για απόκτηση υπερφυσικής γνώσης, σοφίας, οδηγίας και δύ-

ναμης, που δεν στηρίζεται μέσα στην Βίβλο και είναι έξω από το 

θέλημα του Θεού, είναι απαγορευμένη και θανάσιμη αμαρτία: 
 

 «Δεν θέλει ευρεθεί εις σε (ουδείς), διαπερνών τον υιόν 

αυτού ή την θυγατέρα αυτού διά του πυρός, ή μαντευόμενος 

μαντείαν, ή προγνώστης των καιρών, ή οιωνοσκόπος, ή μά-

γος, ή γόης, ή ανταποκριτής δαιμονίων, ή τερατοσκόπος, ή 

νεκρομάντις. Διότι ΠΑΣ Ο ΠΡΑΤΤΩΝ ΤΑΥΤΑ (είναι) βδέλυγ-

μα εις τον Κύριον…»   (Δευτερονόμιο ΙΗ/18:10-12) 

  

Για περισσότερες πληροφορίες για τη δράση των πονηρών δυνάμεων, 

συστήνουμε το βιβλίο των εκδόσεών μας με τίτλο «ΤΟ ΞΕΣΚΕΠΑΣΜΑ 

ΤΩΝ ΣΚΟΤΕΙΝΩΝ ΔΥΝΑΜΕΩΝ» (κωδικός 5). 

 

 

 

 

 

 

90 



 

Κεφάλαιο  ΕΒΔΟΜΟ 
 

 «ΕΠΤΑ ΒΗΜΑΤΑ 

ΠΡΟΣ ΤΗΝ ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ» 
 

 
 

 Θα αναφέρουμε παρακάτω, με σύντομο περιγραφικό τρό-

πο, επτά βήματα που αποτελούν προϋπόθεση για την απελευθέ-

ρωση του πιστού από τα πονηρά πνεύματα. Τα βήματα αυτά 

είναι: Τιμιότητα, ταπεινότητα, μετάνοια, αποποίηση, συγχώρηση, 

προσευχή και αγώνας.  
 

1.   "Τ Ι Μ Ι Ο Τ Η Τ Α " 
 

 Πρέπει να είμαστε τίμιοι με τον εαυτό μας και με τον Θεό, 

εάν πράγματι θέλουμε να πάρουμε απ' Αυτόν την ευλογία της 

απελευθέρωσης στη ζωή μας, γιατί η έλλειψη τιμιότητας αφήνει 

περιοχές της ζωής μας στο σκοτάδι και τα δαιμονικά πνεύματα 

εργάζονται και αναπτύσσονται όπου υπάρχει πνευματικό σκοτάδι. 

Η τιμιότητα βοηθά να φέρουμε στο φως κάθε αμαρτία που δεν 

έχει εξομολογηθεί στον Θεό ή που δεν έχει απορριφθεί και δίνει 

στο δαιμόνιο "νόμιμο δικαίωμα" να επεμβαίνει στη ζωή μας. 
 

 Ας ζητήσουμε λοιπόν από τον Κύριο να μας βοηθήσει στον 

τομέα αυτό και να μας αποκαλύψει, φέρνοντας στο φως, όσα 

εμείς δεν μπορούμε να κάνουμε και όσα δεν είναι απ' Αυτόν. Άλ-

λωστε γι’ αυτό γίνεται η διακονία απελευθέρωσης, για να φανε-

ρώσει ο Κύριος περιοχές της ζωής μας που ο εχθρός τις έχει 

αποκρύψει και δεν τις γνωρίζουμε. Χρειάζεται από μέρους μας 

ταπείνωση και τιμιότητα, για να δεχτούμε τις αποκαλύψεις του 

Κυρίου, που αφορούν κρυφές πτυχές της ζωής μας: 
  

 «Την αμαρτίαν μου εφανέρωσα προς Σε, και την ανο-

μίαν μου δεν έκρυψα, είπα, ΕΙΣ ΤΟΝ ΚΥΡΙΟΝ ΘΕΛΩ ΕΞΟΜΟ-

ΛΟΓΗΘΗ ΤΑΣ ΠΑΡΑΒΑΣΕΙΣ ΜΟΥ, και Συ συνεχώρησας την 

ανομίαν της αμαρτίας μου» (Ψαλμός ΛΒ/32:5). 
 

91 



 «Δοκίμασόν με, Θεέ, και γνώρισον την καρδίαν μου, 

εξέτασόν με και μάθε τους στοχασμούς μου, και ιδέ, εάν υ-

πάρχει εν εμοί (=μέσα μου) οδός ανομίας, και οδήγησόν με εις 

την οδόν την αιώνιον» (Ψαλμός ΡΛΘ/139:23-24).   
  

2.   "Τ Α Π Ε Ι Ν Ο Τ Η Τ Α " 
 

 Αυτό μας οδηγεί στην αναγνώριση ότι εξαρτιόμαστε από τον 

Θεό και τα πνευματικά εφόδιά Του για πλήρη απελευθέρωση: «Ο 

Θεός εις τους υπερηφάνους αντιτάσσεται, εις δε τους ταπεινούς δίδει 

χάριν. ΥΠΟΤΑΧΘΗΤΕ λοιπόν εις τον Θεόν, ΑΝΤΙΣΤΑΘΗΤΕ εις τον 

Διάβολον, και θέλει φύγει από σας» (Ιάκωβος Δ/4:6-7). Αυτό συνεπά-

γεται ότι το άτομο που θέλει να απελευθερωθεί, να έχει τέλεια 

ειλικρίνεια με τους υπηρέτες του Θεού, οι οποίοι διακονούν και 

μοχθούν για την απελευθέρωσή του από τα δαιμονικά πνεύματα. 

Ο Λόγος του Θεού μας προτρέπει: «Εξομολογείσθε ΕΙΣ ΑΛΛΗΛΟΥΣ 

τα πταίσματά σας, και εύχεσθε ΥΠΕΡ ΑΛΛΗΛΩΝ διά να ιατρευθήτε» 

(Ιάκωβος Ε/5:16).  
 

3.   "Μ Ε Τ Α Ν Ο Ι Α " 
 

 Η μετάνοια είναι μια αποφασιστική αποστροφή από την α-

μαρτία και από τον Διάβολο. Μετανοώ σημαίνει αλλάζω νου, κά-

νω στροφή 180 μοιρών και αλλάζω ριζικά πορεία στη ζωή μου  

Πρέπει να μισούμε κάθε τι το πονηρό στη ζωή μας και να μη συμ-

φωνούμε μαζί του: «Δύναται δύο να περιπατήσουν ομού, εάν δεν εί-

ναι σύμφωνοι;» (Αμώς Γ/3:3). Το κείμενο της μετάφρασης των Ο', 

γράφει: «Ει πορεύσονται δύο επί το αυτό, καθόλου εάν μη γνωρίσω-

σιν εαυτούς». 
 

 Πρέπει να σιχαινόμαστε τις αμαρτίες μας, να μη θυμόμαστε 

τους άνομους δρόμους που κάποτε περπατήσαμε και να ξεχνάμε 

τα έργα μας στα οποία είχαμε μιανθεί πνευματικά. Είναι σημα-

ντικό να γνωρίζουμε ότι η απελευθέρωση δεν είναι για να την χρη-

σιμοποιούμε απλά και μόνο για να απαλλαγούμε από τα προβλή-

ματά μας, αυτό θα ήταν λάθος στόχος. Η απελευθέρωση γίνεται 

ΓΙΑ ΝΑ ΟΜΟΙΟΘΟΥΜΕ ΠΕΡΙΣΣΟΤΕΡΟ ΜΕ ΤΟΝ ΙΗΣΟΥ δια της υπα-

κοής μας σε αυτό που ο Θεός ζητεί να κάνουμε. 
 

92 



 "Μετάνοια"  είναι η άρνηση όλων αυτών που εμποδίζουν την 

πνευματική μας εν Χριστώ ανάπτυξη, την κοινωνία μας με τους 

αδελφούς και γενικά τη διακονία μας μέσα στο σώμα της εκκλη-

σίας. Η μετάνοια απαιτεί ειλικρινή εξομολόγηση όλης της αμαρ-

τίας. Αυτό παίρνει τα νόμιμα δικαιώματα από τα χέρια των δαι-

μονικών πνευμάτων, γιατί η μετάνοια είναι το σημαντικότερο βήμα 

του ανθρώπου προς την απελευθέρωση.   
 

4.  "Α Π Ο Π Ο Ι Η Σ Η " 
 

 Αποποίηση είναι η εγκατάλειψη του κακού. Η αποποίηση 

επίσης είναι αποτέλεσμα της αληθινής μετάνοιας: «Ιδών δε (ο Ιη-

σούς) πολλούς εκ των Φαρισαίων και Σαδουκκαίων ερχομένους εις το 

βάπτισμα αυτού, είπε προς αυτούς, Γεννήματα εχιδνών, ποιος έδειξεν 

εις εσάς να φύγητε της μελλούσης οργής; Κάμετε λοιπόν καρπούς 

αξίους της μετανοίας» (Ματθαίος Γ/3:7-8). Το να κάνουμε καρπούς 

άξιους μετάνοιας είναι κάτι περισσότερο από λόγια, είναι η ζωντα-

νή παρουσίαση της μετάνοιας, είναι η ΑΠΟΔΕΙΞΗ της  πραγματι-

κής αποστροφής και εγκατάλειψης της αμαρτίας.  
 

 Για παράδειγμα, εάν κάποιος μετανοήσει για την ασέλγεια, 

θα πρέπει να καταστρέψει και το βρώμικο υλικό που έχει, ή εάν 

κάποιος μετανοήσει για κάποια θρησκευτική πλάνη, τότε θα 

χρειαστεί να την απαρνηθεί ολοκληρωτικά, καταστρέφοντας όλα 

τα βιβλία και τα αντικείμενα που σχετίζονται με αυτή την πλάνη. 

Αυτό λέγει η Γραφή ότι έκαναν οι Εφέσιοι πιστοί και αυτό πρέπει 

να κάνεις και συ: «Και πολλοί των πιστευσάντων ήρχοντο εξομολο-

γούμενοι και φανερόνοντες τας πράξεις αυτών. Πολλοί δε και εξ εκεί-

νων οίτινες έκαμνον τας μαγείας, φέροντες τα βιβλία αυτών, ΚΑΤΕ-

ΚΑΙΟΝ ΕΝΩΠΙΟΝ ΠΑΝΤΩΝ και αριθμήσαντες τας τιμάς αυτών, εύρον 

πεντήκοντα χιλιάδας αργυρίου» (Πράξεις ΙΘ/19:18-19).  
 

 Αποποίηση σημαίνει σταθερή διακοπή των σχέσεών μας με 

τον Σατανά και με όλα τα πονηρά του έργα.  Όταν αναγεννήθηκα 

κατέστρεψα μέσα από το σπίτι μου κάθε τι που είχε σχέση με την 

αμαρτία και αποτελούσαν «πόρτα» εισόδου στα πονηρά πνεύ-

ματα, όπως διακοσμητικά αγαλματίδια αρχαίων θεοτήτων, 

αντικείμενα με πεντάλφες ή με άλλα σατανικά σύμβολα, δί-

93 



σκους μουσικής με περιεχόμενο αντιχριστιανικό, κλπ.. Πιστεύω 

ότι είχα μια από τις πλουσιότερες δισκοθήκες μουσικής την εποχή 

εκείνη με Ελληνικά και ξένα τραγούδια και χωρίς να διστάσω 

κατέστρεψα 500 περίπου δίσκους και φυσικά ποτέ δεν μετάνιωσα 

γι’ αυτό. Μερικοί το θεώρησαν πράξη φανατισμού, αλλά ο Λόγος 

του Θεού μας προτρέπει να καθαρίζουμε το σπίτι μας από οτι-

δήποτε μιαίνει το χώρο. Δεν μπορεί ένα παιδί του Θεού να τρα-

γουδά τραγούδια που οι στίχοι τους έχουν άσεμνο περιεχόμενο 

και ταυτόχρονα να ψάλλει ύμνους που υψώνουν και δοξάζουν τον 

Κύριο Ιησού. Δεν υπάρχει καμιά κοινωνία του φωτός με το σκοτά-

δι, δεν μπορεί να βρίσκεται μεταξύ δύο φρονημάτων.   
  

5.   "Σ Υ Γ Χ Ω Ρ Η Σ Η " 
 

 Ο Θεός αμέσως συγχωρεί τον καθένα που θα Τον εκζητή-

σει δια μέσου του Υιού Του, αφού ομολογήσει τις αμαρτίες του 

(βλ.Α' Ιωάννου Α/1:9). Ο Θεός όμως περιμένει και από εμάς να συγ-

χωρήσουμε όλους αυτούς, που κάποτε για κάποιο λόγο μας έ-

φταιξαν: «…Διότι ΕΑΝ ΣΥΓΧΩΡΗΣΗΤΕ εις τους ανθρώπους τα πταί-

σματα αυτών, ΘΕΛΕΙ ΣΥΓΧΩΡΗΣΕΙ ΚΑΙ ΕΙΣ ΕΣΑΣ ο Πατήρ σας ο 

ουράνιος» (Ματθαίος ς΄/6:14). 
 

 Η προθυμία να συγχωρείς είναι απόλυτη προϋπόθεση για 

την απελευθέρωση. Χαρακτηριστικό παράδειγμα για την περίπτω-

ση αυτή έχουμε την παραβολή του οκνηρού δούλου (βλ. Ματθαίος 

ΙΗ/18:21-35). Κανένας διάκονος απελευθέρωσης δεν μπορεί να κά-

νει την απελευθέρωση, μέχρις ότου ο υποψήφιος έχει εκπληρώ-

σει τους όρους που ο Θεός θέτει.  
  

6.   "Π Ρ Ο Σ Ε Υ Χ Η " 
 

 Η προσευχή είναι ένα ισχυρό όπλο στα χέρια του πιστού, 

για να επιτύχει την απελευθέρωσή του. Η προσευχή τον οδηγεί 

στο θρόνο του Θεού και του Αρνίου, μέσα στα άγια των αγίων και 

εφόσον βρίσκεται μπροστά στην παρουσία Του, ότι και αν Του 

ζητήσει θα το κάνει, γιατί επιθυμεί όλοι μας μια ημέρα, σαν νύμφη 

εκκλησία, να καθίσουμε μέσα στον ίδιο θρόνο που και κάθεται και 

Αυτός (βλ. Αποκάλυψη Γ/3:21). 
  

94 



 Μη διστάζεις λοιπόν να επικαλεστείς το παντοδύναμο όνομα 

του Ιησού, γιατί Αυτός θα σε απαλλάξει και θα σε ελευθερώσει 

από κάθε δαιμονική επιρροή: «Και πας όστις επικαλεσθή το όνομα 

του Κυρίου θέλει σωθή» (βλ. Ιωήλ Β/2:32, Πράξεις Β/2:21, Ρωμαίους 

Ι΄/10:13, κλπ). O Λόγος της Γραφής είναι καθαρός: «Ο καθένας, ο 

οποίος θα επικαλεσθεί το όνομα του Κυρίου, θα σωθεί». Και ποιο 

είναι το όνομα του Κυρίου; Είναι "ΙΗΣΟΥΣ". Το όνομα του Κυρίου 

Ιησού είναι όνομα ΣΩΤΗΡΙΑΣ, είναι όνομα ΘΕΡΑΠΕΙΑΣ, είναι ό-

νομα ΕΛΕΥΘΕΡΙΑΣ από δαιμονικά δεσμά, είναι το όνομα για τη 

λύση όλων των προβλημάτων μας. 
 

7.   "Α Γ Ω Ν Α Σ" 
 

 Η προσευχή και ο αγώνας είναι δύο χωριστές και ιδιαίτερες 

δραστηριότητες. Η προσευχή γίνεται προς τον ΘΕΟ και ο αγώ-

νας γίνεται προς τον ΔΙΑΒΟΛΟ. Ο αγώνας μας ενάντια στις δαιμο-

νικές δυνάμεις δεν είναι σε καμιά περίπτωση σαρκικός, αλλά είναι 

πάντοτε πνευματικός και στον πνευματικό αγώνα χρησιμοποιούμε 

μόνον πνευματικά όπλα, τα οποία είναι η υποταγή στον Θεό, η 

κάλυψή μας με το αίμα του Ιησού, η πίστη μας στον άγιο λόγο 

Του και η ομολογία μας για το ποια είναι η θέση της εξουσίας μας 

ενώπιον του Θεού και ενώπιον των δαιμονικών δυνάμεων (βλ. 

Ιάκωβος Δ/4:7, Αποκάλυψη ΙΒ/12:11, Εφεσίους ς΄/6:17, κλπ).  
 

 Μπείτε στη μάχη με αποφασιστικότητα και βεβαιότητα για τη 

νίκη. Τρεις είναι οι βασικές ενέργειες που θα πρέπει να κάνετε 

στον πνευματικό αγώνα, τις οποίες και πρέπει να εφαρμόζετε:  
 

(1)  Μάθετε να διακρίνετε και να αναγνωρίζετε τα δαιμονικά 

πνεύματα (βλ. κεφάλαιο 6ο).  
 

(2)  Να απευθύνεστε κατευθείαν σ' αυτά με προστακτικό τόνο 

και με τ' όνομά τους, εάν δεν το γνωρίζετε, διατάξτε τα να 

σας το αποκαλύψουν (βλ. κεφάλαιο 15ο), και  
 

(3)  Διατάξτε τα απευθείας στο όνομα του Ιησού να φύγουν. Ο 

Ιησούς Χριστός ΔΕΝ ΜΠΟΡΕΙ ν' αποτύχει, Αυτός είναι ο ε-

λευθερωτής (βλ. κεφάλαιο 15ο).  
 

 «Σημεία δε εις τους πιστεύσαντας θέλουσι παρακολουθεί ταύ-

95 



τα, Εν τω ονόματί μου θέλουσιν ΕΚΒΑΛΛΕΙ ΔΑΙΜΟΝΙΑ….επί 

αρρώστους θέλουσιν επιθέσει τας χείρας, και θέλουσιν ιατρεύε-

σθαι» (Μάρκος Ις΄/16:17-18 - κείμενο Ν.Βάμβα).  
 

 «Ο Κύριος είναι η πέτρα μου, το φρούριόν μου και ο ΕΛΕΥ-

ΘΕΡΩΤΉΣ μου…» (Ψάλμός ΙΗ/18:2). 
 

 ΣΗΜΕΙΩΣΗ: Στη μελέτη μας αυτή, χρησιμοποιούμε πάρα πο-

λύ συχνά την περικοπή Μάρκος Ις΄/16:17-18, όπου ο Ιησούς, λίγο 

πριν αναληφθεί, είπε στους μαθητές Του: 
 

«15/ Και είπε προς αυτούς· Υπάγετε εις όλον τον κόσμον 

και κηρύξατε το ευαγγέλιον εις όλην την κτίσιν. 16/ Όποιος 

πιστεύσει και βαπτισθεί θα σωθεί, όποιος όμως απιστήσει 

θα κατακριθεί. 17/ Σημεία δε εις τους πιστεύσαντας θέ-

λουν παρακολουθεί ταύτα, Εις το όνομα Μου θέλουν 

εκβάλλει δαιμόνια· θέλουν λαλεί νέας γλώσσας· 18/ όφεις 

θέλουν πιάνει· και εάν κάτι θανάσιμό πίουν, δεν θέλει 

βλάψει αυτούς· επί αρρώστους θέλουν επιθέσει τας χεί-

ρας, και θέλουν ιατρεύεσθαι» (κείμενο "νΒΦ"). 
 

 Επειδή πολλοί μελετητές και ερευνητές της Καινής Διαθήκης 

αμφισβητούν την αυθεντικότητα των εδαφίων Μάρκος Ις'/16:9-20, 

καθόσον δεν υπάρχουν στα αρχαιότερα χειρόγραφα, στο τέλος του 

12ου κεφαλαίου, παρουσιάζουμε στοιχεία της αξιοπιστίας και της 

αυθεντικότητας των εδαφίων αυτών. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ΤΕΛΟΣ  ΤΟΥ   Α΄  ΜΕΡΟΥΣ 

 
 

96 



 

 

 

 

 

   

ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ 
από 

ΔΑΙΜΟΝΙΚΑ ΠΝΕΥΜΑΤΑ 

 

 

 

 

Μέρος ΔΕΥΤΕΡΟ 
 

 

 

 

 
 

 

 

 
 
 

 

 

ΦΙΛΑΔΕΛΦΟΣ 
 

 

 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
     
 
 
 



 

 

 

Κεφάλαιο  ΟΓΔΟΟ 
 

 «ΠΡΟΫΠΟΘΕΣΕΙΣ 

ΓΙΑ ΔΙΑΡΚΗ ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ» 
 

 
 

 ΕΙΣΑΓΩΓΙΚΑ ΣΧΟΛΙΑ ΓΙΑ ΤΟ "2ο ΜΕΡΟΣ"  
 

   Στο 1
ο
 μέρος του βιβλίου («ξεσκεπάζοντας τον εχθρό») μιλή-

σαμε για την προετοιμασία του χριστιανού πολεμιστή, πριν περά-

σει στην επίθεση ενάντια στις δαιμονικές δυνάμεις. Πρέπει να έχει 

φορέσει την πανοπλία του με όλα τα εξαρτήματά της, να χειρίζε-

ται σωστά τα όπλα του και να γνωρίζει ποιος είναι ο εχθρός και 

ποιες τακτικές να ακολουθεί. Θα μπορούσαμε να πούμε ότι το 

πρώτο μέρος είναι το θεωρητικό, αλλά όμως είναι απαραίτητο να 

το γνωρίζει ο πιστός, ώστε να μπορέσει να το εφαρμόσει αποτε-

λεσματικά κατά τη διάρκεια της πνευματικής μάχης, η έκβαση της 

οποίας εξαρτάται σε μεγάλο βαθμό από το ξεσκέπασμα των σχε-

δίων του εχθρού. 
 

 Στο 2
ο
 μέρος του βιβλίου («συντρίβοντας τον εχθρό») περι-

γράφονται οι πρακτικές και οι μέθοδοι που χρησιμοποιεί ο πιστός 

στη διεξαγωγή του πνευματικού πολέμου. Βασική προϋπόθεση 

είναι να έχει πρώτα απελευθερωθεί ο ίδιος, αλλά και να γνωρίζει 

τον τρόπο να κρατά τον εαυτό του σε συνεχή καθαρότητα. Περι-

γράφονται επίσης οι τρόποι για το πώς μπορεί να γίνει ατομική ή 

δημόσια απελευθέρωση, για το πώς μπορεί ένα άτομο να απε-

λευθερώσει μόνο του τον εαυτό του ή να απελευθερωθεί δια μέ-

σου αντιπροσώπου και ποια τακτική πρέπει να ακολουθήσουμε 

όταν διακονούμε επάνω σε παιδιά.     
 

   Στο 14
ο
 κεφάλαιο δεν έχει γίνει διασκευή και παρουσιάζεται 

όπως έχει γραφτεί από την Άϊντα Μακ Χάμοντ στην οποία ανήκει 

και η αφήγηση. Αυτό κρίθηκε απαραίτητο, λόγω της εξαιρετικής 

σημασίας του θέματος που πραγματεύεται, που είναι ο τρόπος α-

πελευθέρωσης παιδιών από πονηρές δαιμονικές επιρροές και λό-

99 



 

 

γω της προσωπικής εμπειρίας που έχει η ίδια στη διακονία των 

παιδιών, που είναι ένα ευαίσθητος τομέας. 
 

 Το 15
ο
 κεφάλαιο έχει γραφτεί εξ ολοκλήρου από εμένα και 

κατά συνέπεια οι περιγραφές που γίνονται, αφορούν αποκλειστι-

κά τον Ελλαδικό χώρο και τα παρατιθέμενα παραδείγματα είναι 

από την προσωπική μου διακονία, καθόσον για ένα μεγάλο χρονι-

κό διάστημα συμμετείχα σε ομάδα απελευθέρωσης, στην οποία 

ήμουν και υπεύθυνος. 
 

   Οι προϋποθέσεις για να μη χαθεί η απελευθέρωση, αλλά να 

είναι συνεχής και να διαρκεί, δεν είναι πολλές, ώστε ο πιστός να 

μην έχει τη δύναμη να της τηρήσει. Αυτές είναι απλές και είναι 

μέρος της καθημερινής πνευματικής ζωής μας. Κάνοντας μια κα-

ταγραφή των προϋποθέσεων αυτών, ξεχωρίσαμε 7 βασικές: 

(1) Φόρεσε όλη την πανοπλία του Θεού 

(2) Ομολόγησε την "Αλήθεια" 

(3) Μείνε στηριγμένος στον Λόγο του Θεού 

(4)   Σταύρωσε τη σάρκα 

(5)  Μείνε σε συνεχή δοξολογία και προσευχή 

(6) Διατήρησε τη ζωή κοινωνίας με τους αδελφούς 

(7) Εμπιστεύσου ολοκληρωτικά τον Ιησού. 
 

1. ΦΟΡΕΣΕ ΟΛΗ ΤΗΝ ΠΑΝΟΠΛΙΑ ΤΟΥ ΘΕΟΥ 

 Το πνευματικό οπλοστάσιο του πιστού περιγράφεται στην 

Εφεσίους ς΄/6:10-13, όπου υπάρχουν επτά εξαρτήματα της πανο-

πλίας που φέρει ένας μάχιμος πολεμιστής και τα οποία συμβολί-

ζουν πνευματικές αλήθειες, απαραίτητες για τη μάχη:  
 

(1) Η ΟΣΦΥΣ (μέση), περιζωσμένη την αλήθεια. 
 

 (2) Ο ΘΩΡΑΚΑΣ της δικαιοσύνης. 
 

 (3) Τα ΠΟΔΙΑ, υποδημένα με την προετοιμασία του ευαγ- 
  γελίου της ειρήνης. 

 

 (4) Η ΑΣΠΙΔΑ της πίστεως. 
 

 (5) Η ΠΕΡΙΚΕΦΑΛΑΙΑ της σωτηρίας. 
  

100 



 

 

 (6) Η ΜΑΧΑΙΡΑ ΤΟΥ ΠΝΕΥΜΑΤΟΣ, το οποίο είναι ο Λόγος 

  του Θεού (βλ. Εφεσίους ς'/6:7 - αρχ.κείμενο). 
 

 (7) Η ΠΡΟΣΕΥΧΗ εν πνεύματι, σε ξένες γλώσσες.  
 

 Πρέπει καθημερινά να προσευχόμαστε στον Κύριο Ιησού 

για δύο πράγματα: (1) Να μας καλύπτει με το αίμα Του, και (2) Να 

μας ντύνει με την πνευματική Του πανοπλία. Η Ρεβέκκα Μπράουν 

στο βιβλίο της «ΗΡΘΕ ΝΑ ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΕΙ ΤΟΥΣ ΑΙΧΜΑΛΩΤΟΥΣ» 

αναφέρει ότι αυτή την προτροπή της έδωσε σε σχετική συνομιλία 

που είχε με άγγελο Κυρίου.  
 

 Πρέπει να δώσουμε ιδιαίτερη προσοχή στην "περικεφα-

λαία της σωτηρίας", η οποία είναι πνευματικό εξάρτημα, απα-

ραίτητο για τη φύλαξη του χώρου των σκέψεων μας. Πρέπει, σαν 

μάχιμοι πνευματικοί πολεμιστές, να γίνουμε άγρυπνοι παρατηρη-

τές κάθε σκέψης, την οποία θα μπορούσαμε να την χαρακτηρί-

σουμε σαν αρνητική, γιατί είναι από τον εχθρό.  
 

 Τα περισσότερα δαιμόνια, που προσπαθούν να ξαναμπούν 

στο άτομο από το οποίο έφυγαν, επιτίθενται με σκέψεις, γιατί οι 

σκέψεις τους "ανοίγουν" θύρα εισόδου στο άτομο.  
 

 Πρέπει να μάθουμε να ξεχωρίζουμε τις σκέψεις των δαι-

μονίων από τις δικές μας σκέψεις. Ας αρνηθούμε τις σκέψεις 

που προέρχονται από τα δαιμόνια και να τις αντικαταστήσουμε με 

θετικές σκέψεις (βλ. Φιλιππησίους Δ/4:8, Α΄ Θεσσαλονικείς Ε/5:22). Ας 

αντισταθούμε στον Διάβολο αμέσως, μόλις αντιληφθούμε το πρώ-

το σημάδι της επίθεσής του.  
 

2. ΟΜΟΛΟΓΗΣΕ ΤΗΝ ΑΛΗΘΕΙΑ 

 Το πρώτο όμως σε χρησιμότητα εξάρτημα είναι Η ΖΩΝΗ 

ΤΗΣ ΑΛΗΘΕΙΑΣ, που κρατάει την υπόλοιπη πανοπλία στη θέση 

της. Η Αγία Γραφή μας λέγει ότι Ιησούς Χριστός είναι η «Αλήθεια» 

και ο «Λόγος», γεγονός που φανερώνει ότι πρέπει να έχουμε ντυ-

θεί τον ίδιο τον Ιησού, ώστε να έχουμε καθαρή γνώση των αλη-

θειών του λόγου Του, για να τις χρησιμοποιούμε νικηφόρα στις 

πνευματικές μάχες. Ο Ιησούς είναι η πηγή από την οποία αναβλύ-

ζουν όλες οι κρυμμένες αποκαλυπτικές αλήθειες του Λόγου Του, 

101 



 

 

γι' αυτό πρέπει να εκζητούμε τις αποκαλύψεις αυτές, γιατί είναι τα 

ισχυρά όπλα μας στον καθημερινό πνευματικό μας αγώνα με τις 

δυνάμεις του εχθρού.  
 

 Αρνητικές ομολογίες χαρακτηρίζουν δαιμονική επιρροή. Η 

θετική ομολογία είναι η έκφραση της γνήσιας και αληθινής πί-

στης. Σαν ειλικρινής πιστός, μη διστάζεις να ομολογείς αυτό που 

λέγει ο Λόγος του Θεού για κάθε θέμα και γνώριζε ότι κάθε άλλη 

ομολογία θα ανοίξει πόρτα στον εχθρό: «Διότι αληθώς σας λέγω, 

ότι όποιος είπει προς το όρος τούτο, Σηκώθητι και ρίφθητι εις την 

θάλασσαν, και δεν διστάσει εις την καρδία αυτού, αλλά πιστεύσει ότι 

(εκείνα) τα οποία λέγει ΓΙΝΟΝΤΑΙ, θέλει γίνει εις αυτόν ό,τι εάν εί-

πει…» (Μάρκος ΙΑ/11:23). 
 

3. ΜΕΙΝΕ ΣΤΗΡΙΓΜΕΝΟΣ ΣΤΟΝ ΛΟΓΟ ΤΟΥ ΘΕΟΥ 

 Ο Ιησούς Χριστός αντιστάθηκε στον πειρασμό του Σατανά, 

χρησιμοποιώντας τις Γραφές, χρησιμοποιώντας τον Λόγο του 

Θεού, ο οποίος είναι σαν καθρέπτης για την ψυχή του ανθρώπου 

(βλ. Ιάκωβος Α/1:22-25), είναι «λύχνος εις τους πόδας μου, και φως εις 

τας τρίβους μου» (Ψαλμός ΡΙΘ/119:105), είναι «λουτρόν ύδατος» για 

πνευματικό καθαρισμό (Εφεσίους Ε/5:25), είναι «δίκοπο μαχαίρι» 

που ξεγυμνώνει την καρδιά (Εβραίους Δ/4:12), είναι «τροφή για το 

πνεύμα» (βλ. Α΄ Πέτρου Β/2:2, Ματθαίος Δ/4:4). 
 

 Κανένας άνθρωπος δεν μπορεί να διατηρήσει την ελευθερία 

του από τα δαιμονικά πνεύματα, όταν είναι μακριά και έξω από 

τον Λόγο του Θεού. Αντίθετα είναι: «Μακάριος ο άνθρωπος, όποιος 

δεν περιεπάτησεν εις την βουλή των ασεβών, και εις την οδό των α-

μαρτωλών δεν εστάθη, και επί καθέδρας χλευαστών δεν εκάθισεν, 

αλλ' ΕΙΣ ΤΟΝ ΝΟΜΟ ΤΟΥ ΚΥΡΙΟΥ (είναι) το θέλημα αυτού, και ΕΙΣ 

ΤΟΝ ΝΟΜΟ ΑΥΤΟΥ μελετά ημέραν και νύκτα. Και θέλει είσθαι ως 

δένδρον πεφυτευμένον παρά τους ρύακας των υδάτων, το οποίον δί-

δει τον καρπόν αυτού, εις τον καιρό αυτού...» (Ψαλμός Α/1:1-3).  
 

 Ο χριστιανός πολεμιστής, αλλά και ο κάθε πιστός, σαν ένα 

"πνευματικό δένδρο", δεν πρέπει να αρκείται στις βροχές που έρ-

χονται από τον ουρανό, γιατί ξέρουμε ότι στον φυσικό τομέα δεν 

βρέχει καθημερινά. Πρέπει να είναι ριζωμένος κοντά σε ρύακες 

102 



 

 

υδάτων, ώστε να έχει βαθιές ρίζες και καθημερινά να πλημμυρίζει 

με πνευματικά νερά. Αυτό θα είναι για τον πιστό πηγή δύναμης 

κατά των πονηρών δυνάμεων.  
 

4. ΣΤΑΥΡΩΣΕ ΤΗ ΣΑΡΚΑ 

 Σηκώστε το σταυρό σας καθημερινά και ακολουθείτε τον 

Κύριο Ιησού (βλ. Λουκάς Θ/9:23, Ματθαίος Ι΄/10:38, Ις΄/16:24, Μάρκος 

Η/8:34, κλπ). Σπάστε όλες τις παλιές συνήθειες που βρίσκονται σε 

"συμμαχία" με τα πονηρά πνεύματα. Εάν οι σαρκικές ορέξεις, οι 

επιθυμίες και τα πάθη δεν έχουν σταυρωθεί στη ζωή σου, τότε 

γνώριζε, πώς υπάρχει δρόμος ανοιχτός στη ζωή σου για να επι-

στρέψουν τα δαιμονικά πνεύματα.   
 

5. ΜΕΙΝΕ ΣΕ ΣΥΝΕΧΗ ΔΟΞΟΛΟΓΙΑ & ΠΡΟΣΕΥΧΗ  

 Η δοξολογία κάνει τον εχθρό να σιωπήσει. Η δοξολογία 

δεν είναι μια απλή στάση καρδιάς, αλλά είναι προς τον Θεό έκ-

φραση της ευγνωμοσύνης, της λατρείας και της χαράς με ομιλία ή 

με φωνή, με ύμνο, με κίνηση ποδιών και χεριών, με παίξιμο μου-

σικών οργάνων, με χτύπημα και σήκωμα των χεριών, κλπ.. 
 

 Η προσευχή με το ΠΝΕΥΜΑ, σε ξένες γλώσσες και η προ-

σευχή με το ΝΟΥ (Α' Κορινθίους ΙΔ/14:14) είναι απαραίτητη προϋπό-

θεση για τη νίκη κατά του εχθρού. Χρειάζεται συνεχής προσευχή: 

«Αδιαλείπτως προσεύχεσθε» (Α' Θεσσαλονικείς Ε/5:17).    
 

6. ΔΙΑΤΗΡΗΣΕ ΖΩΗ ΚΟΙΝΩΝΙΑΣ ΜΕ ΤΟΥΣ ΑΔΕΛ- 

 ΦΟΥΣ ΚΑΙ  ΖΩΗ ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΗΣ ΔΙΑΚΟΝΙΑΣ 

 Είναι γνωστή η Ελληνική παροιμία ότι "Το πρόβατο που 
απομακρύνεται από το κοπάδι το τρώει ο λύκος". Αυτό είναι 

αλήθεια, γιατί εάν ο πιστός ξεκοπεί από το σώμα του Χριστού, γί-

νεται εύκολη λεία των δαιμονικών επιθέσεων, μέσα του δεν θα 

ρέει πλέον το πνευματικό αίμα του ίδιου σώματος και θα χρειά-

ζεται ξένη μετάγγιση για να ζήσει και ο Διάβολος δεν θα αφήσει 

την ευκαιρία ανεκμετάλλευτη. Η ροή του πνευματικού αίματος εί-

ναι η ζωή της εκκλησίας, γιατί «εν τω αίματι είναι η ζωή». 
 

103 



 

 

 Όταν εδώ αναφερόμαστε σε "κοπάδι" ή σε "μαντρί", εννοού-

με το αληθινό παγκόσμιο σώμα της εκκλησίας του Ιησού Χριστού, 

που απαρτίζεται από τοπικές εκκλησίες και δεν εννοούμε απο-

κλειστικά κάποια συγκεκριμένη τοπική εκκλησία, γιατί αυτό έχει 

δημιουργήσει πολλά προβλήματα σε πιστούς, είτε γιατί οι ίδιοι 

κάνουν κακή χρήση του όρου "κοπάδι", είτε γιατί το εκμεταλλεύο-

νται πολλοί ποιμένες και ασκούν ψυχολογική πίεση επάνω στα 

μέλη των τοπικών εκκλησιών τους, να μην φύγουν από το "δικό" 

τους κοπάδι (εκκλησία) και πάνε σε "άλλο" κοπάδι, γιατί τότε 

(τους λέγουν) θα τους φάει ο "λύκος", αφού δεν έμειναν εκεί που 

τους "...φύτεψε" ο Κύριος.  
 

 Πρέπει να έχουμε πραγματική επικοινωνία και σχέση αγά-

πης και φιλαδέλφειας, σε όποια τοπική εκκλησία και εάν ανήκου-

με. Ο Ιησούς Χριστός δεν σταυρώθηκε για ΝΑ ΔΙΑΙΡΕΣΕΙ, αλλά 

για ΝΑ ΕΝΩΣΕΙ το λαό Του. 
 

 Βρείτε λοιπόν και εκπληρώστε την υπηρεσία σας και την 

αποστολή σας μέσα στο σώμα της εκκλησίας του Ιησού Χριστού. 

Επιθυμείτε τα πνευματικά χαρίσματα και παραδώστε τον εαυτό 

σας στη χρήση αυτών, ώστε να ενεργούν μέσα στο σώμα της εκ-

κλησίας, δια μέσου σας, πάντοτε όμως για τη δόξα του Κυρίου Ιη-

σού. Κρατήστε τον εαυτό σας κάτω από την εξουσία της κεφαλής 

του σώματος, του Ιησού. 
 

7. ΕΜΠΙΣΤΕΥΣΟΥ  ΟΛΟΚΛΗΡΩΤΙΚΑ ΤΟΝ  ΕΑΥΤΟ 

 ΣΟΥ ΣΤΟΝ  ΙΗΣΟΥ  ΧΡΙΣΤΟ  

 Πρέπει η κάθε σου σκέψη και λέξη, η κάθε σου πράξη και 

ενέργεια να αντικατοπτρίζει τη φύση και τον χαρακτήρα του Ιη-

σού. Μείνε στον Ιησού, ώστε ο καρπός του αγίου Πνεύματος 

να παραχθεί με αφθονία στη ζωή σου και θυμήσου ότι τα δαι-

μόνια είναι εχθροί των χαρισμάτων και του καρπού του Πνεύμα-

τος του Θεού. ΠΙΣΤΗ και ΕΜΠΙΣΤΟΣΥΝΗ στον Θεό είναι αποτελε-

σματικά όπλα ενάντια στα ψέματα του Διαβόλου: «…Επί πάσι δε 

(πάνω απ' όλα) αναλάβετε ΤΗΝ ΑΣΠΙΔΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΕΩΣ, διά της οποίας 

θέλετε δυνηθεί να σβήσετε πάντα τα βέλη του πονηρού τα πεπυρω-

μένα» (Εφεσίους  ς΄/6:16). 

104 



 

 

   Όταν κάνετε τα παραπάνω ΕΠΤΑ ΒΗΜΑΤΑ θα βεβαιωθείτε 

ότι το σώμα σας, που είναι το «σπίτι» σας, αφού καθαρίστηκε 

από τα πονηρά πνεύματα, τώρα έχει γεμίσει με την παρουσία του 

Πνεύματος του Θεού. Κανένα δαιμόνιο δεν θα μπορεί πλέον 

να γυρίσει και ακόμα περισσότερο να φέρει και άλλα μαζί 

του. Αν όμως κάποιο πονηρό πνεύμα σας ξεγελάσει και πετύχει 

να διεισδύσει μέσα σας, φροντίστε να το πετάξετε αμέσως έξω, 

όσο γίνεται γρηγορότερα, ή μόνοι σας, ή με τη βοήθεια άλλων. 

Εάν άλλες περιοχές δαιμονικής δραστηριότητας στη ζωή σας 

έρθουν μεταγενέστερα στο φως, ζητήστε αμέσως απελευθέρωση. 

Ο Ιησούς Χριστός θυσιάστηκε και έκανε να είναι δυνατή η τέλεια 

απελευθέρωση.  
 

 Προχωρείτε μέσα σε καθημερινή απελευθέρωση, μην αρκεί-

στε σε τίποτα λιγότερο. Ο απόστολος Παύλος για το θέμα αυτό 

λέγει: «...Διότι, εάν εχθροί όντες εφιλιώθημεν με τον Θεόν διά του θα-

νάτου του Υιού Αυτού, πολλώ μάλλον φιλιωθέντες θέλομεν σωθή ΔΙΑ 

ΤΗΣ ΖΩΗΣ ΑΥΤΟΥ» (Ρωμαίους Ε/5:10). Με απλά λόγια, επειδή, ενώ 

ήμασταν εχθροί του Θεού και αρνητές του Λόγου Του, εάν τώρα 

συμφιλιωθήκαμε με τον Θεό διαμέσου του ΘΑΝΑΤΟΥ του Υιού 

του, πολύ περισσότερο εφόσον συμφιλιωθήκαμε, θα σωθούμε με 

τη ΖΩΗ του. 

 

 

 

 

 

 

105 



 

 

 

από τις εκδόσεις μας 
 

 

ISBN: 978 - 960 - 92560 - 4 - 9 
 
 

Α΄ έκδοση: 04/1999    Β΄ έκδοση: 06/2007 

Γ΄ έκδοση: 03/2022  Σελίδες 92 

 

   ΕΝΑ ΒΙΒΛΙΟ καθαρά προφητικό και αποκαλυπτικό που θα σας συγκλο-

νίσει με τις περιγραφές του. Μαζί με τα βιβλία «Ο ΙΣΧΥΡΟΣ ΠΟΛΕΜΙΣΤΗΣ» και 

«Η ΑΙΡΕΣΗ ΤΩΝ ΝΑΖΩΡΑΙΩΝ» του ίδιου συγγραφέα αποτελούν μια θαυμαστή 

τριλογία. Πρόκειται για μια προφητική αποκάλυψη για τη σημερινή κατάσταση 

της εκκλησίας, αλλά και για την επερχόμενη (μέλλουσα) δόξα της.  
   

ΕΝΑ ΒΙΒΛΙΟ που περιγράφει το συνεχή πόλεμο της σάρκας και 

του πνεύματος. Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΤΗΣ ΛΑΟΔΙΚΕΙΑΣ (η σαρκική εκ-

κλησία) μάχεται την ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΤΗΣ ΦΙΛΑΔΕΛΦΕΙΑΣ (την πνευματι-

κή εκκλησία). Ο σαρκικός χριστιανός μάχεται τον πνευματικό χρι-

στιανό, μια διαμάχη με αποτελέσματα τραγικά. 
 

106 



 

 

 

 

Κεφάλαιο ΕΝΑΤΟ 
 

 «ΠΛΗΡΩΣΑΤΕ ΤΟΝ ΟΙΚΟΝ» 
 

 
 

 «Όταν δε το ΑΚΑΘΑΡΤΟΝ ΠΝΕΥΜΑ  ε ξ έ λ θ η  από του 

ανθρώπου, διέρχεται δι’ ανύδρων τόπων, και ζητεί ανά-

παυσιν, και δεν ευρίσκει. Τότε λέγει "ΑΣ ΕΠΙΣΤΡΕΨΩ ΕΙΣ 

ΤΟΝ ΟΙΚΟΝ ΜΟΥ, ΟΘΕΝ ΕΞΗΛΘΟΝ". Και ελθόν ευρίσκει 

(αυτόν) κενόν, σεσαρωμένον, και εστολισμένον. 
 

 Τότε υπάγει και παραλαμβάνει μεθ’ εαυτού ΕΠΤΑ άλλα 

ΠΝΕΥΜΑΤΑ πονηρότερα εαυτού, και εισελθόντα κατοικού-

σιν εκεί, ΚΑΙ ΓΙΝΟΝΤΑΙ ΤΑ ΕΣΧΑΤΑ ΤΟΥ ΑΝΘΡΩΠΟΥ ΕΚΕΙΝΟΥ, 

ΧΕΙΡΟΤΕΡΑ ΤΩΝ ΠΡΩΤΩΝ. Ούτω θέλει είσθαι και εις την γε-

νεάν ταύτην την πονηράν» (Ματθαίος ΙΒ/12:43-45). 
 

 Τα παραπάνω λόγια ανήκουν στον ίδιο τον Ιησού Χριστό. 

Μας εξηγεί πολύ καθαρά ότι κάποιο δαιμόνιο που έχει εκβληθεί 

από ένα άτομο, μπορεί να επιστρέψει και όχι μόνο αυτό, αλλά και 

ότι μπορεί να φέρει και άλλα δαιμόνια μαζί του, πονηρότερα από 

το ίδιο. Το συμπέρασμα είναι εύκολο: Εάν το «σπίτι» σου έχει 

εγκαταλειφθεί από πονηρά πνεύματα και έμεινε σκουπισμένο, 

στολισμένο και αδειανό, χωρίς να το έχεις γεμίσει με κάτι άλλο, 

τότε είναι μια ανοιχτή πόρτα πρόκλησης για περισσότερα δεινά. 

Η λύση είναι μία, το σπίτι σου πρέπει να γεμίσει με το Πνεύμα του 

Θεού, για να μη συμβεί αυτό.  
 

 Την ίδια περιγραφή που αναφέρει ο Ματθαίος στο ομώνυμο 

ευαγγέλιό του, την βρίσκουμε και στο ευαγγέλιο του Λουκά, κεφ. 

ΙΑ/11:24-26. Θα ήταν σκόπιμο να εξετάσουμε το περιεχόμενο των 

δύο περικοπών του Λόγου του Θεού, για να γνωρίσουμε μερικές 

λεπτομέρειες, που θα μας είναι χρήσιμες στον πνευματικό αγώνα 

για την απελευθέρωση. 
 
 
  
 

107 



 

 

 Στην περιγραφή του ΛΟΥΚΑ, ο Ιησούς εκβάλλει ένα «κω-

φόν πνεύμα» από έναν άνδρα, ο οποίος γίνεται ικανός και ν’ α-

κούσει και να μιλά. Μερικοί είχαν τη γνώμη ότι ο Ιησούς το έκανε 

αυτό με τη δύναμη του Βεελζεβούλ, του άρχοντα των δαιμονίων. 

Ο Ιησούς όμως εξήγησε ότι, εάν αυτό ήταν αλήθεια, τότε το βασί-

λειο του Σατανά θα είχε διαιρεθεί «καθ’ εαυτού…» και έτσι δεν θα 

μπορούσε να σταθεί, μετά πρόσθεσε «…αλλ’ εάν (Εγώ) ΔΙΑ ΤΟΥ 

ΔΑΚΤΥΛΟΥ ΤΟΥ ΘΕΟΥ εκβάλλω τα δαιμόνια, άρα έφθασεν εις εσάς η 

βασιλεία του Θεού» (Λουκάς ΙΑ/11:17-20). Ο Ιησούς απευθυνόταν σ’ 

ένα ακροατήριο που είχε γαλουχηθεί με το νόμο του Θεού, αλλά 

είχε αναπτύξει όμως μια θρησκεία γεμάτη από αρνήσεις. Οι Ε-

βραίοι της εποχής Του είχαν βγάλει πολλές εντολές του Θεού από 

τη ζωή τους και είχαν απορρίψει πολλά θετικά πράγματα. Το 

βασικό ερώτημα που τίθεται στην περίπτωση αυτή ήταν «τι είχαν 

βάλει στη θέση των εντολών του Θεού;» 
 

 Τώρα εκδήλωναν άρνηση και στο θετικό που ο Ιησούς ήθε-

λε να τους δώσει και για να τονίσει αυτό το σημείο ο Ιησούς χρη-

σιμοποίησε μια περιγραφή, που θα ήταν δυνατόν να την καταλά-

βουν. Εάν δεν έβαζαν κάτι θετικό μέσα στη ζωή τους, μετά την 

απομάκρυνση τόσων πολλών πραγμάτων, τότε θα έμοιαζαν με 

κάποιον άνθρωπο, ο οποίος ελευθερώθηκε μεν από τα δαιμόνια, 

αλλά επειδή δεν έβαλε τίποτε άλλο θετικό στη ζωή του, το απο-

τέλεσμα ήταν να καταλήξει στο τέλος σε χειρότερη κατάσταση 

από εκείνη που ήταν στην αρχή όταν ξεκίνησε, και σε αυτή την 

κατάσταση θα κατέληγαν και εκείνοι. 
 

 Στην περιγραφή του ΜΑΤΘΑΙΟΥ το περιεχόμενο είναι πιο 

σαφές. Ήταν η στιγμή, που οι Ιουδαίοι μόλις είχαν απευθύνει την 

κατηγορία στον Ιησού ότι επιτρέπει στους μαθητές Του να στα-

χυολογούν την ημέρα του Σαββάτου και ότι είχε θεραπεύσει το 

ξηρό χέρι ενός άνδρα το Σάββατο. Τώρα Τον κατηγορούν ότι εκ-

βάλλει τα δαιμόνια στο όνομα του Βεελζεβούλ. Ο Ιησούς τους έ-

δειξε ότι τα λόγια τους φανέρωναν πονηρή καρδιά. Είχαν δει 

ήδη αρκετές θαυμαστές ενέργειες του Θεού που ήταν ικανές ν’ 

αλλάξουν ριζικά τη ζωή τους, αλλά δεν την άλλαξαν. Εάν όμως 

άλλαζαν, τότε υπήρχε και ο μεγάλος κίνδυνος να χειροτερεύουν 

108 



 

 

όλο και περισσότερο, γιατί θα ήταν σαν κάποιον που καθαρίστηκε 

από τα δαιμόνια, αλλά δεν γέμισε το σπίτι του με πράγματα του 

Θεού, για να μπορέσει να κρατήσει απ’ έξω κάθε νέα προσπάθεια 

εισβολής των δαιμονικών πνευμάτων. 
 

 Ο Ιησούς μας λέγει ότι έρχεται καιρός, που θα πρέπει να 

βάζουμε μερικά θετικά πράγματα στη ζωή μας. Αφού σταυρώ-

σουμε τη σάρκα και εκβάλλουμε τα δαιμόνια, πρέπει να βά-

λουμε μέσα μας τον ΙΗΣΟΥ και να Τον αφήνουμε να κυβερνά. 

Στην πραγματικότητα ο λόγος που θέλουμε ν’ απαλλαχτούμε από 

τα δαιμόνια, είναι να μπορούμε να πάρουμε μέσα μας περισσότε-

ρα από τον Ιησού. «Με τι λοιπόν γεμίζουμε το σπίτι μας;» Το 

γεμίζουμε με τον αναστημένο και ένδοξο Ιησού και αυτό σημαίνει 

ότι έχουμε γεμίσει με ΑΓΝΟΤΗΤΑ και με ΔΥΝΑΜΗ. Αυτές οι δύο 

λέξεις συνοψίζουν το πρόσωπό Του.  
 

 Η αγνότητά μας προέρχεται από το γεγονός ότι μένουμε 

μέσα στον Ιησού και το αποτέλεσμα είναι ο καρπός του αγίου 

Πνεύματος.  
 

 Η δύναμή μας προέρχεται από το βάπτισμα στο άγιο Πνεύ-

μα του Θεού και το φυσικό αποτέλεσμα είναι τα χαρίσματα 

του Πνεύματος. 
 

 Είναι απόλυτη ανάγκη να καταλάβουμε ότι το να γεμίσουμε 

το σπίτι μας με τον Ιησού, δεν είναι το αποτέλεσμα μιας προσευ-

χής ρουτίνας, που γίνεται στο τέλος μιας διακονίας απελευθέρω-

σης. Πολλά άτομα χάνουν την απελευθέρωσή τους, επειδή 

δεν γνώριζαν ΠΩΣ να γεμίσουν τα σπίτια τους και με ΤΙ να τα 

γεμίσουν. Ο καρπός και τα χαρίσματα του Πνεύματος του Θεού 

πρέπει να αντικαταστήσουν κάθε δαιμόνιο που εκβάλλεται. Αυτή 

είναι η σαφής υπευθυνότητα του ατόμου που έχει ελευθερωθεί. Ο 

διάκονος της απελευθέρωσης θα πρέπει πάντοτε να τονίζει το 

γεγονός ότι κάθε άτομο είναι προσωπικά υπεύθυνο για το γέμι-

σμα του σπιτιού του. 
 
 

. . .  / / /  . . .  

 
 

109 



 

 

1.    ΓΕΜΙΖΟΝΤΑΣ ΤΟ ΣΠΙΤΙ ΣΑΣ 

ΜΕ ΤΗ  «ΔΥ Ν Α Μ Η » ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΠΝΕΥΜΑΤΟΣ 
  

 Ένα από τα τελευταία πράγματα που είπε ο Ιησούς, λίγο 

πριν αναληφθεί στον ουρανό, ήταν «…σεις όμως θέλετε βαπτισθή 

εν Πνεύματι αγίω, ουχί μετά πολλά ταύτας ημέρας» (Πράξεις Α/1:5). 

Την εκπλήρωση αυτής της υπόσχεσης του Κυρίου, την βρίσκουμε 

στο επόμενο κεφάλαιο των Πράξεων, όπου αναφέρεται η περι-

γραφή της Πεντηκοστής: «Και επλήσθησαν άπαντες Πνεύματος α-

γίου, και άρχισαν να λαλούν ΞΕΝΑΣ ΓΛΩΣΣΑΣ, καθώς το Πνεύμα έδι-

δεν εις αυτούς να λαλούν» (Πράξεις Β/2:1-4). Ο ίδιος ο Ιησούς εξή-

γησε ότι το βάπτισμα με το άγιο Πνεύμα θα συνοδευόταν από ΔΥ-

ΝΑΜΗ, γιατί αυτός ήταν ο σκοπός του βαπτίσματος: «…Αλλά θέλε-

τε λάβει ΔΥΝΑΜΙΝ, όταν επέλθη το άγιον Πνεύμα εφ’ υμάς» (Πράξεις 

Α/1:8). Το βάπτισμα λοιπόν του Πνεύματος σκοπό έχει να δώσει 

ενέργεια δύναμης στη ζωή του πιστού. 
 

 Το ερώτημα, που τίθεται είναι: «Αφότου ήλθε το βάπτισμα 

του Πνεύματος την ημέρα της Πεντηκοστής, πως εκδηλώθηκε αυτή 

η δύναμη;» Αυτό είναι ένα ενδιαφέρον θέμα, το οποίο δεν μπο-

ρούμε να το αναλύσουμε με λεπτομέρειες, γιατί θα χρειαζόταν αρ-

κετός χρόνος, αλλά διαβάζοντας το βιβλίο των Πράξεων των Απο-

στόλων θα παρατηρήσετε πολύ εύκολα στις περιγραφές του ότι η 

δύναμη του αγίου Πνεύματος, που εργαζόταν δια μέσου των μα-

θητών, εκδηλωνόταν δια μέσου εννέα (9) υπερφυσικών χαρισμά-

των του Πνεύματος, τα οποία αναφέρονται από τον απόστολο 

Παύλο στην επιστολή Α΄ Κορινθίους ΙΒ/12:7-11, και είναι: 
 

 1. Λόγος σοφίας. 6. Προφητεία. 

 2. Λόγος γνώσεως. 7. Διακρίσεις πνευμάτων. 

 3. Πίστη. 8. Είδη γλωσσών. 

 4. Χαρίσματα ιαμάτων. 9. Ερμηνεία γλωσσών. 

 5. Ενέργεια θαυμάτων.  
 

 Σε ολόκληρο το βιβλίο των Πράξεων φαίνεται πολύ καθαρά, 

πως ακριβώς εργαζόταν η δύναμη του αγίου Πνεύματος, δια μέ-

σου των χαρισμάτων. Για περισσότερη κατανόηση του γεγονότος 

θα αναφέρουμε μερικά χαρακτηριστικά παραδείγματα: 

110 



 

 

1. ΠΡΑΞΕΙΣ κεφ.Γ/3ο: Δια μέσου των αποστόλων Πέτρου και 

Ιωάννη λειτούργησε το χάρισμα των ιαμάτων, όπου ένας 

παραλυτικός εκ γενετής θεραπεύτηκε.  
 

2. ΠΡΑΞΕΙΣ κεφ.Ε/5ο: Ο Πέτρος πρόφερε λόγο γνώσεως, με 

τον οποίο ξεσκέπασε τα ψέματα του Ανανία και της Σαπ-

φείρας, σχετικά με ένα οικόπεδο που πούλησαν. 
 

3. ΠΡΑΞΕΙΣ κεφ.Θ/9ο: Δια μέσου του Πέτρου ένα θαύμα ανά-

στασης έφερε τη Δορκάδα πίσω στη ζωή.  
 

4. ΠΡΑΞΕΙΣ κεφ.Θ/9ο: Δια μέσου ενός απλού μαθητή, που ο-

νομαζόταν Ανανίας, διακονήθηκε με λόγο σοφίας και λόγο 

γνώσεως ο Σαύλος, ο μετέπειτα απόστολος Παύλος. 
 

5. ΠΡΑΞΕΙΣ κεφ.Ι΄/10ο: Ενώ ο Πέτρος κήρυττε τον Λόγο του 

Θεού στο σπίτι του εκατόνταρχου Κορνήλιου, επήλθε το 

άγιο Πνεύμα σε όλους τους ακούοντες και άρχισαν να μι-

λούν (ξένες) γλώσσες, όπως την ημέρα της Πεντηκοστής 

«και εξεπλάγησαν οι εκ περιτομής πιστοί, ότι η δωρεά του α-

γίου Πνεύματος εξεχύθη ΚΑΙ ΕΠΙ ΤΑ ΕΘΝΗ…» (κεφ.Ι΄/10:44-47). 
 

6. ΠΡΑΞΕΙΣ κεφ.ΙΑ/11ο: Δια μέσου ενός μαθητή που ονομαζό-

ταν Άγαβος, η εκκλησία ευλογήθηκε με προφητικό λόγο.  
 

7. ΠΡΑΞΕΙΣ κεφ.Ις΄/16ο: Ο Παύλος έχοντας πνεύμα διάκρι-

σης επιτίμησε το δαιμόνιο της μαντείας που ήταν μέσα σε 

μια νέα και εμπόδιζε τη διακονία του.  
 

 Τα δαιμόνια περιφρονούν τα χαρίσματα του αγίου Πνεύ-

ματος του Θεού και προσπαθούν με κάθε τρόπο να κάνουν τους 

πιστούς να τα υποβαθμίσουν, να μειώσουν τη χρησιμότητά τους 

και τέλος να τα περιφρονήσουν και αυτό το επιδιώκουν, επειδή η 

λειτουργία αυτών των υπερφυσικών χαρισμάτων δύναμης ενα-

ντιώνεται και αποκαλύπτει την πονηρή τους δράση. 
 

 Η παρουσία τους και οι μεθοδείες τους ΦΑΝΕΡΩΝΟΝΤΑΙ 

από τα χαρίσματα της «διάκρισης των πνευμάτων» και του «λό-

γου γνώσεως». Η διαβολική τους δράση ΚΑΤΑΣΤΡΕΦΕΤΑΙ από 

111 



 

 

την ενέργεια των χαρισμάτων «λόγου σοφίας», «πίστης», «ιαμά-

των» και «θαυμάτων». Τα πονηρά τους σχέδια ΜΑΤΑΙΩΝΟΝΤΑΙ 

από έναν έγκαιρο «λόγο προφητείας» ή με «ερμηνεία γλωσσών». 

Δεν είναι λοιπόν καθόλου παράξενο το γεγονός, που τα δαιμόνια 

εναντιώνονται με τόση σφοδρή μανία στα χαρίσματα του Πνεύμα-

τος και δυστυχώς έχουν επιτύχει ολόκληρες συναθροίσεις να τα 

απορρίπτουν.  
 

 Εκτός όμως από αυτό, τα εννέα (9) χαρίσματα έχουν δοθεί 

και για την οικοδομή του σώματος της εκκλησίας του Χριστού 

και επειδή ο Σατανάς είναι εχθρός της εκκλησίας, πολεμά κάθε τι 

που ο Θεός έχει θέσει για την οικοδομή του λαού Του. Γι’ αυτό τον 

λόγο ο Σατανάς και οι στρατειές του κάνουν ισχυρές επιθέσεις 

ενάντια στα χαρίσματα του Πνεύματος και ιδιαίτερα στις γλώσσες 

που έχουν σαν ειδικό σκοπό την οικοδομή του κάθε πιστού ξε-

χωριστά: «Διότι ο λαλών γλώσσαν (αγνώριστον), δεν λαλεί προς αν-

θρώπους, ΑΛΛΑ ΠΡΟΣ ΤΟΝ ΘΕΟΝ …..Ο λαλών γλώσσαν (αγνώρι-

στον), ΕΑΥΤΟΝ ΟΙΚΟΔΟΜΕΙ…» (βλ. Α΄ Κορινθίους ΙΔ/14:2-4). 
 

 Εάν λοιπόν το άτομο που έλαβε απελευθέρωση ΔΕΝ ΕΧΕΙ 

ΒΑΠΤΙΣΘΕΙ ΜΕ ΤΟ ΑΓΙΟ ΠΝΕΥΜΑ, θα πρέπει να παρακινηθεί να 

λάβει το βάπτισμα και να ποθεί τα πνευματικά χαρίσματα. Στη 

διακονία μας έχουμε δει αρκετές περιπτώσεις ατόμων, που μόλις 

απελευθερώνονται να λαμβάνουν το βάπτισμα του Πνεύματος.  
 

 Επίσης αυτοί που απελευθερώνονται, αλλά έχουν ήδη λάβει 

το βάπτισμα του Πνεύματος πρέπει να παρακινηθούν να «…ζη-

λούν τα χαρίσματα τα κρείττονα» (Α΄ Κορινθίους ΙΒ/12:31, αρχ. κείμενο), 

δηλαδή "ζητάτε με ζήλο τα μεγαλύτερα χαρίσματα" και το καλύτε-

ρο χάρισμα είναι ΑΥΤΟ ΠΟΥ ΘΑ ΥΠΗΡΕΤΗΣΕΙ ΤΙΣ ΑΝΑΓΚΕΣ ΤΩΝ 

ΑΛΛΩΝ, σε κάθε περίσταση.  
 

 Συχνά βλέπουμε περιπτώσεις που ο Πονηρός (με "πονη-

ριά", όπως και το όνομά του) εμποδίζει κάποιον να λάβει από τον 

Θεό χαρίσματα και προς τούτο στέλνει δαιμόνια που έχουν σαν 

αποστολή να μπλοκάρουν τη λειτουργία των χαρισμάτων σ’ ένα 

άτομο. Με την απελευθέρωση το «σπίτι» του πιστού πρέπει να 

γεμίσει με τη δύναμη του αγίου Πνεύματος του Θεού. 
 

112 



 

 

2.    ΓΕΜΙΖΟΝΤΑΣ ΤΟ ΣΠΙΤΙ ΣΑΣ   

ΜΕ ΤΟΝ «Κ Α Ρ Π Ο» ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΠΝΕΥΜΑΤΟΣ 

  Ο καρπός του αγίου Πνεύματος του Θεού είναι απαριθμη- 

μένος στο κεφάλαιο Ε/5:22-23 της προς Γαλάτας επιστολής και 

έχει εννέα (9) χαρακτηριστικές ιδιότητες:  
 

 1. ΑΓΑΠΗ. 6. ΑΓΑΘΟΣΥΝΗ. 

 2. ΧΑΡΑ. 7. ΠΙΣΤΗ. 

 3. ΕΙΡΗΝΗ. 8. ΠΡΑΟΤΗΤΑ. 

 4. ΜΑΚΡΟΘΥΜΙΑ. 9. ΕΓΚΡΑΤΕΙΑ. 

 5. ΧΡΗΣΤΟΤΗΤΑ.  
 

 Οι εννέα παραπάνω ιδιότητες του καρπού του Πνεύματος 

αντιπροσωπεύουν την ουσία της φύσης του Ιησού Χριστού. Όταν 

στη ζωή ενός πιστού παραχθεί ο καρπός του Πνεύματος, τότε ο 

πιστός εξομοιώνεται στον χαρακτήρα με τον Ιησού. Ο χαρακτή-

ρας όμως των δαιμονίων είναι το ακριβώς αντίθετο από το χαρα-

κτήρα του Ιησού. Αυτά μπαίνουν μέσα σ’ ένα άτομο για να προ-

βάλλουν τη δική τους πονηρή φύση και αυτό που γίνεται με την 

απελευθέρωση είναι να εξουδετερωθεί η δαιμονική επιρροή και να 

αντικατασταθεί με τη φύση και το χαρακτήρα του Ιησού και με τον 

καρπό του Πνεύματός Του. Μέχρις ότου το καταλάβει αυτό κά-

ποιος και το κάνει οριστικά σκοπό του, μπορεί ότι οφέλη κέρδισε 

από την απελευθέρωση να τα χάσει πάλι.  
 

 Για να έχει κάποιος συνεχές κέρδος από την απελευθέ-

ρωση, το σπίτι του ΠΡΕΠΕΙ ΝΑ ΓΕΜΙΣΕΙ και ΝΑ ΔΙΑΤΗΡΗΘΕΙ ΓΕ-

ΜΑΤΟ, αλλιώς τα πονηρά πνεύματα θα επιστρέψουν με μεγαλύ-

τερη μανία και ισχύ από πριν. 
 

 Πριν προχωρήσουμε παρακάτω, θα πρέπει να καταλάβου-

με με καθαρότητα, πως παράγεται ο καρπός του Πνεύματος στη 

ζωή μας. Η απάντηση βρίσκεται στην παραβολή της αμπέλου και 

των κλάδων της. Ο Ιησούς είπε: «…καθώς το κλήμα δεν δύναται 

να φέρει καρπόν αφ’ εαυτού, ΕΑΝ ΔΕΝ ΜΕΙΝΕΙ ΕΙΣ ΤΗΝ ΑΜΠΕΛΟ, 

ούτως ουδέ (και) εσείς, εάν δεν μείνετε εν Εμοί» (Ιωάννης ΙΕ/15:4). Ο 

καρπός του Πνεύματος δεν παράγεται με ανεξάρτητη ενέργεια ή 

113 



 

 

με ατομική προσπάθεια, αλλά προέρχεται μόνο εάν μείνουμε στο 

αμπέλι. Έτσι η λέξη κλειδί είναι «μένω» και το «να ΜΕΝΟΥΜΕ στο 

αμπέλι» σημαίνει «να παραμένουμε συνδεδεμένοι με τον Ιησού», 

έτσι που η ζωή του ένδοξου και αναστημένου Ιησού να τρέχει 

στον κλάδο και ο καρπός να είναι το αποτέλεσμα. 
 

 «Και πως μπορεί κάποιος ΝΑ ΜΕΝΕΙ στον Ιησού;»  
 

 Η απάντηση βρίσκεται στα λόγια του ίδιου του Ιησού Χρι-

στού: «ΕΑΝ τας εντολάς Μου ΦΥΛΑΞΕΤΕ, θέλετε ΜΕΙΝΕΙ εις την   

"α γ ά π η" Μου…» (Ιωάννης ΙΕ/15:10). Το «μένω» σημαίνει το ίδιο 

με το «φυλάττω τις εντολές του Κυρίου». Συνεχίζοντας ο Κύριος 

Ιησούς αναφέρει τι θα έχουμε υπακούοντας: «.…Διά να μείνει εις 

εσάς  η "χ α ρ ά" Μου…» (Ιωάννης ΙΕ/15:11). Εδώ βλέπουμε να μένει 

η ΑΓΑΠΗ και η ΧΑΡΑ, που είναι από τους πρώτους καρπούς του 

αγίου Πνεύματος. Όταν υπακούμε στον Λόγο του Κυρίου έχουμε 

κοινωνία μαζί Του και αποκτούμε την αγάπη Του, τη χαρά Του 

και την ειρήνη Του. Αντίθετα, όταν είμαστε ανυπάκουοι στον Λό-

γο Του, τότε η κοινωνία με τον Θεό σπάζει και ο Σατανάς έχει 

κερδίσει ένα δρόμο για να εισβάλλει μέσα μας.  
 

 Είναι σημαντικό να προσέξουμε, για τί πράγμα μιλούσε ο Ιη-

σούς λίγο πριν αναφερθεί στην παραβολή της αμπέλου και των 

κλάδων της. Έλεγε «διότι έρχεται ο άρχων του κόμου τούτου (ο Σα-

τανάς), και ΔΕΝ ΕΧΕΙ  ΟΥΔΕΝ ΕΝ ΕΜΟΙ ….και καθώς με προσέταξεν ο 

Πατήρ, ούτω κάμνω» (Ιωάννης ΙΔ/14:30-31). Εδώ ο Κύριος Ιησούς 

πολύ καθαρά εξήγησε ότι ο Σατανάς δεν είχε καμιά πρόσβαση 

μέσα Του ("ουδέν εν Εμοι") και αυτό συνέβαινε επειδή ήταν τέλεια 

υπάκουος στον Πατέρα, υπάκουος μέχρι θανάτου.  
 

 Ποτέ ο Ιησούς δεν είπε ούτε μια λέξη, ούτε πραγματοποίησε 

μια ενέργεια έξω από το θέλημα του Πατέρα. Αυτός είναι ο λόγος 

που ο Ιησούς μπορούσε να δηλώσει: «Εάν τας εντολάς μου 

φυλάξητε, ΘΕΛΕΤΕ ΜΕΙΝΕΙ ΕΝ ΤΗ ΑΓΑΠΗ ΜΟΥ, καθώς εγώ εφύλαξα 

τας εντολάς του Πατέρα μου, και ΜΕΝΩ ΕΝ ΤΗ ΑΓΑΠΗ ΑΥΤΟΥ…» 

(Ιωάννης ΙΕ/15:10 - κείμενο Ν.Βάμβα).  
 

. . .  / / /  . . . 
 
 

114 



 

 

3.   ΚΑΡΠΟΣ ΜΕ ΤΗΝ ΟΝΟΜΑΣΙΑ «Α Γ Α Π Η »   

 Ο κος Γιάννης ήταν αναγεννημένος πιστός και είχε υποστεί  

ένα νευρικό κλονισμό πριν από αρκετά χρόνια και από τότε έμεινε 

συναισθηματικά ανάπηρος, παρ’ όλη την εντατική θεραπεία και 

τη νοσοκομειακή περίθαλψη που του παρείχαν. Σε προσευχή 

απελευθέρωσης που έγινε, τα δαιμόνια που ήσαν υπεύθυνα για 

τα συναισθηματικά του προβλήματα εκδιώχτηκαν. Έλαβε επίσης 

θεραπεία και στον εγκέφαλό του, ώστε διάφορα πράγματα που 

είχαν αποκλειστεί από τη μνήμη του, εξαιτίας μιας θεραπείας με 

ηλεκτροσόκ που είχε κάνει, άρχισαν να επανέρχονται. Όταν η 

μνήμη του επανήλθε θυμήθηκε το όνομα ενός νοσοκόμου στην 

Ψυχιατρική Κλινική που νοσηλεύθηκε, ο οποίος του είχε κάνει μια 

φοβερή αδικία. Ανακάλυψε ότι μέσα του είχε μεγάλη πικρία και 

μίσος γι’ αυτόν τον άνθρωπο. Άρχισε να φιλοξενεί σκέψεις μέσα 

στο νου του, πώς να προσπαθήσει να βρει αυτόν τον άνθρωπο, 

μετά απ’ όλα αυτά τα χρόνια και να σκέφτεται πως να τον κάνει 

"να πληρώσει" για την αδικία που του έκανε.  
 

 Ήταν τέτοια η πίεση μέσα του, που για να ελευθερωθεί ο 

κος Γιάννης ζήτησε και πάλι βοήθεια από την ομάδα διακονίας για 

να συνεχίσει την απελευθέρωση. Του εξήγησαν ότι έπρεπε να 

συγχωρήσει εκείνο το πρόσωπο και του έδειξαν ότι, σύμφωνα με 

το Ματθαίος ΙΗ/18:32-35, δεν θα μπορούσε να ελευθερωθεί από 

τους «βασανιστές» του, μέχρις ότου θελήσει να συγχωρήσει αυ-

τόν τον άνθρωπο.  
 

 Δυσκολεύτηκε αρκετά να ανταποκριθεί στην έκκληση αυτή, 

καθόταν σιωπηλός το λιγότερο πέντε λεπτά, προσπαθώντας να 

αποφασίσει τι έπρεπε να κάνει, ποια απόφαση έπρεπε να πάρει: 

Να κρατήσει το μίσος του, ή να ικανοποιήσει τις απαιτήσεις του 

Θεού για την απελευθέρωσή του; Ο ίδιος ο Ιησούς είπε: 
 

  «Διότι ΕΑΝ ΣΥΓΧΩΡΗΣΗΤΕ εις τους ανθρώπους τα 

πταίσματα αυτών, θέλει συγχωρήσει και εις εσάς ο Πατήρ 

σας ο ουράνιος. ΕΑΝ όμως ΔΕΝ ΣΥΓΧΩΡΗΣΗΤΕ εις τους 

ανθρώπους τα πταίσματα αυτών, ο υ δ έ  ο Πατήρ σας θέ-

λει συγχωρήσει τα πταίσματά σας» (Ματθαίος ς΄/6:14-15). 
 

115 



 

 

 Αυτός ο άνθρωπος λοιπόν, λαμβάνοντας θετική απόφαση, 

κέρδισε τόσα πολλά από την απελευθέρωση, όσο λίγοι άλλοι άν-

θρωποι. Μόλις διώχτηκαν τα δαιμόνια της πικρίας, του μίσους, 

της αγανάκτησης, του θυμού, της βίας και του φόνου, αμέσως τα 

αντικατέστησε με την ΑΓΑΠΗ ΤΟΥ ΙΗΣΟΥ, την αγάπη που συγ-

χωρεί τον εχθρό. Αμέσως η πνευματική του ζωή άρχισε γρήγορα 

να ανθίζει, οι «ποταμοί των ζωντανών υδάτων» άρχισαν να τρέ-

χουν από μέσα του και άρχισε να προσφέρει και να διακονεί αλή-

θεια και ζωή σε όλους τους γύρω του. Η καρδιά του πλημμύριζε 

με αγάπη, χαρά και ειρήνη του Θεού. 
 

 Είχε υπακούσει στην εντολή του Θεού ΝΑ ΣΥΓΧΩΡΗΣΕΙ ΤΟΝ 

ΕΧΘΡΟ ΤΟΥ και έλαβε τον καρπό αυτής της υπακοής: Το μίσος 

αντικαταστάθηκε από την αγάπη. Αυτό θέλει ο Κύριος απ’ όλους 

μας, υπακοή στις εντολές Του και Αυτός θα μας ευλογήσει.   
 

4.   ΚΑΡΠΟΣ ΜΕ ΤΗΝ ΟΝΟΜΑΣΙΑ «Χ Α Ρ Α »   

 Ο μικρός Δημήτρης είχε πολλά προβλήματα, παρ’ όλο που 

ήταν μόλις πέντε ετών. Οι γονείς είχαν φτάσει στο σημείο του χω-

ρισμού εξαιτίας του, υπήρχε πάντοτε σύγχυση και ένταση μέσα 

στην οικογένεια από τότε που γεννήθηκε. Η μητέρα του προσκά-

λεσε την ομάδα απελευθέρωσης της τοπικής εκκλησίας της και 

τους διηγήθηκε ότι το παιδί είχε πολλούς φόβους και συνέχεια 

κολούσε επάνω της για σιγουριά. Ήταν φανερό ότι ήταν νευρικός 

και ανήσυχος και όλα έδειχναν ότι ο Δημητράκης ήταν ένα δυστυ-

χισμένο παιδί. Όμως η μητέρα του με πίστη ότι ο Κύριος θα ενερ-

γήσει, τον έφερε στην ομάδα διακονίας απελευθέρωσης.  
 

 Ενώ γινόταν προσευχή για δύο άλλους μεγαλύτερους αδελ-

φούς, αυτός μπουσουλούσε στο έδαφος με τα τέσσερα και έδει-

χνε ότι ήθελε να ξέρει πότε θα ερχόταν και η δική του σειρά. Με το 

παιδικό του τρόπο έμοιαζε να καταλαβαίνει τη σπουδαιότητα αυ-

τού που θα συνέβαινε. Ήταν σοβαρός και ανυπόμονος.  
 

 Όταν η ομάδα διακονίας απευθύνθηκε στα πρώτα δαιμόνια 

που ήταν μέσα στον Δημήτρη, τα πονηρά πνεύματα πίεσαν τα 

χείλη του το ένα πάνω στο άλλο με μια περιφρονητική έκφραση, 

που σήμαινε ξεκάθαρα ότι «εμείς δεν έχουμε σκοπό να φύγου-

116 



 

 

με». Στο όνομα όμως του Ιησού Χριστού αναγκάστηκαν να υπα-

κούσουν, ήλθαν στην επιφάνεια και βγήκαν από το στόμα του με 

αφρούς και άγρια ξεφυσήματα. Η μάχη δεν ήταν από τις πιο δύ-

σκολες, παρ’ όλα αυτά κράτησε μισή ώρα περίπου. Ο Δημητρά-

κης συνήλθε και με πλατύ χαμόγελο δήλωσε «Πρέπει να βρω 

έναν καθρέπτη, νιώθω τόσο καλά, πρέπει να έχω αλλάξει και θέ-

λω να το δω στο πρόσωπό μου». Πράγματι το πρόσωπό του α-

κτινοβολούσε. Τώρα τα δαιμόνια είχαν φύγει και η χαρά μπορού-

σε να εμφανιστεί στη ζωή του.   
 

 Υπάρχουν πολλά άτομα, όπως η παραπάνω περίπτωση, 

νέοι και ηλικιωμένοι, που είναι γεμάτα θλίψη, η ζωή τους έχει γίνει 

ένα βάρος και δεν υπάρχει μέσα τους ούτε νίκη, ούτε ελπίδα. Πό-

ση υπόσχεση έχουν γι’ αυτούς, που είναι χωρίς χαρά, τα λόγια 

του προφήτη Ησαΐα, που περιγράφουν τη διακονία του Ιησού και 

της εκκλησίας Του; Διάβασε με προσοχή τα παρακάτω λόγια: 
 

    «Πνεύμα Κυρίου του Θεού (είναι) επ’ Εμέ, διότι ο Κύ-

ριος με έχρισε διά ΝΑ ΕΥΑΓΓΕΛΙΖΩΜΑΙ εις τους πτωχούς, 

με απέστειλε διά ΝΑ ΙΑΤΡΕΥΣΩ τους συντετριμμένους την 

καρδίαν, ΝΑ ΚΗΡΥΞΩ ΕΛΕΥΘΕΡΙΑΝ εις τους αιχμαλώτους, 

και άνοιξιν δεσμωτηρίου εις τους δεσμίους, διά να κηρύξω 

ενιαυτόν ευπρόσδεκτον του Κυρίου.…» (Ησαΐας ΞΑ/61:1-3)     
      

5.     ΚΑΡΠΟΣ ΜΕ ΤΗΝ ΟΝΟΜΑΣΙΑ «Ε Ι Ρ Η Ν Η »   

 Η Χριστίνα είχε ελευθερωθεί από ένα πνεύμα βασανι-

σμού, είχε ανοίξει τον εαυτό της σ’ αυτό το πνεύμα επειδή φοβό-

ταν πολύ. Ο Λόγος του Θεού λέγει «…ο φόβος έχει κόλασιν» (Α’ 

Ιωάννου Δ/4:18). Στην ομάδα διακονίας που πήγε για απελευθέ-

ρωση ανέφερε ότι την κυρίευε ξαφνικά μια έντονη ταραχή και την 

εξουθένωνε τελειωτικά. Δεν μπορούσε να ενεργήσει και να σκε-

φτεί με το συνηθισμένο της μετρημένο και σταθερό τρόπο. Όταν 

βρισκόταν πάλι σε μια από αυτές τις ταραγμένες καταστάσεις, 

πολλές φορές έλεγε: «Γιατί τώρα, εγώ το κάνω αυτό το πράγμα; 

Αυτό δεν είμαι εγώ;» Όταν η πίεση των συνθηκών που είχε ενερ-

γοποιήσει αυτό το πνεύμα του βασανισμού λιγόστευε, τότε άρχιζε 

να καταλαβαίνει ότι κάποιο πονηρό πνεύμα δημιουργούσε στο 

117 



 

 

μυαλό της κρίσεις, που δεν υπήρχαν στην πραγματικότητα. Κάθε 

φορά, μετά τη διείσδυση του πνεύματος αρρώσταινε, έχοντας μέ-

σα της ταραχή και φλόγωση και ήταν γεμάτη κατάκριση για όλα 

αυτά που της συνέβαιναν.  
 

 Η Βίβλος λέγει «εάν (είναι) δυνατόν, όσον αφορά το δικό σας 

μέρος, ειρηνεύετε μετά πάντων ανθρώπων» (Ρωμαίους ΙΒ/12:18). Αυ-

τό το πνεύμα του βασανισμού έκανε την ειρήνη να διαλυθεί, όχι 

μόνο στον εαυτό της, αλλά και στην οικογένειά της. Αφού αυτό το 

πνεύμα εκδιώχτηκε και μαζί του πολλοί από τους βοηθούς του, 

μια μεγάλη ειρήνη κατέλαβε την Χριστίνα και την επόμενη ημέρα 

εξακολούθησε να μιλάει για την ειρήνη που ήταν βαθιά μέσα της. 
 

 Παρ’ όλα αυτά, το πνεύμα του βασανισμού που εκδιώχτηκε 

εξακολούθησε να κάνει απόπειρες να της δημιουργήσει κρίσεις 

φόβου στη σκέψη της, που θα άνοιγαν πόρτα για την επιστρο-

φή του. Δύο φορές μπόρεσε να ξαναμπεί μέσα της και έπρεπε να 

γίνει και πάλι προσευχή απελευθέρωσης για να φύγει. Σύντομα 

όμως η Χριστίνα αντιλήφθηκε το τέχνασμα του δαιμονίου και η 

ίδια έκλεισε την πόρτα με εμπιστοσύνη και τέλεια πίστη στον Θεό. 

Τώρα έχει πλήρη ελευθερία και είναι ένα ευλογημένο κανάλι για 

τον καρπό του Πνεύματος, την ΕΙΡΗΝΗ, ώστε να ρεύσει δια μέσου 

της και σε άλλους.    

 
       
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 

118 



 

 

 

Κεφάλαιο  ΔΕΚΑΤΟ 
 

 «ΟΙ ΕΚΔΗΛΩΣΕΙΣ ΤΩΝ ΔΑΙΜΟΝΙΩΝ» 
 

 

 

 Όταν τα δαιμόνια βρεθούν αντιμέτωπα και πιεστούν με τον 

πνευματικό πόλεμο μερικές φορές επιδεικνύουν τις ξεχωριστές 

τους φύσεις, δια μέσου του προσώπου με διάφορους παραλλαγ-

μένους τρόπους. Αυτά τα πονηρά πνεύματα είναι δημιουργήματα 

του σκότους και δεν μπορούν να ανεχτούν να τα φέρει κάποιος 

στο φως.  Όταν η παρουσία τους και οι τακτικές τους αποκαλυ-

φτούν, τότε μπορεί να ερεθιστούν και να συμπεριφέρονται σαν 

μα-νιακά. Οι εμφανίσεις και οι εκδηλώσεις, που μπορούν να 

παρουσιάσουν είναι ατελείωτες. Εμείς θα περιοριστούμε σε 

έναν ορισμένο αριθμό παραδειγμάτων: 
 

1.  Ο Σατανάς και τα δαιμόνια ταυτίζονται 

με  Ε Ρ Π Ε Τ Α 

 Ο ίδιος ο Ιησούς είπε: «Ιδού, δίδω εις εσάς την εξουσίαν να 

πατήτε επάνω ΟΦΕΩΝ και ΣΚΟΡΠΙΩΝ και επί πάσαν την δύναμιν του 

εχθρού, και ουδέν θέλει σας βλάψει» (Λουκάς Ι΄/10:19). Επίσης στο 

βιβλίο της Αποκάλυψης ΙΒ/12:9 αναφέρει: «Και ερρίφθη ο ΔΡΑΚΩΝ 

ο μέγας, ο ΟΦΙΣ ο αρχαίος, ο καλούμενος ΔΙΑΒΟΛΟΣ, και ο ΣΑΤΑΝΑΣ, 

ο πλανών την οικουμένην όλην…». Δεν μας εκπλήσσει λοιπόν το 

γεγονός, όταν μερικές φορές τα δαιμόνια πιστοποιούνται με διά-

φορες ερπετοειδής εκδηλώσεις. 
 

 Τα πονηρά δαιμονικά πνεύματα μπορούν να εμφανιστούν 

στη ΓΛΩΣΣΑ. Προκαλούν το άτομο να εκτείνει τη γλώσσα ή κά-

νουν τη γλώσσα του να κινείται μέσα έξω με μεγάλη ταχύτητα, 

όπως ακριβώς η γλώσσα του φιδιού. Επίσης τα ΜΑΤΙΑ μπο-

ρούν να πάρουν τα χαρακτηριστικά των ματιών του φιδιού. 

Συνήθως ένα άτομο όταν απελευθερώνεται την περισσότερη ώρα 

κρατάει τα μάτια του κλειστά, γιατί τα δαιμόνια γνωρίζουν ότι τα 

μάτια ενός ατόμου αποκαλύπτουν την παρουσία τους μ’ ένα τρό-

119 



 

 

πο, που είναι πιο εύκολος να παρατηρηθεί από κάθε άλλο τρόπο. 

Μια άλλη εκδήλωση του δαιμονίου σαν ερπετού είναι δια μέσου 

της ΜΥΤΗΣ. Τα δαιμόνια κάνουν το άτομο να ξεφυσά αέρα από 

τα ρουθούνια, προκαλώντας ένα συριστικό ήχο. Σε μερικές περι-

πτώσεις το άτομο ρίχνεται στο έδαφος από τη δύναμη των πονη-

ρών πνευμάτων που κατοικούν μέσα του και το σώμα του κου-

λουριάζεται σαν του ερπετού. Μια τέτοια περίπτωση αναφέρε-

ται και στο τελευταίο κεφάλαιο του βιβλίου, που συνέβηκε στην 

προσωπική μου διακονία απελευθέρωσης.  
 

2.  Εκδηλώσεις των δαιμονίων δια μέσου  

των  Χ Ε Ρ Ι Ω Ν 

 Οι εκδηλώσεις των δαιμονίων από τα χέρια του ατόμου είναι 

οι πιο συνήθεις. Τα χέρια από την ενέργεια των δαιμονίων μπορεί 

να «μουδιάσουν» ή να «μυρμηγκιάσουν». Μερικές φορές τα δά-

κτυλα τεντώνουν και γίνονται άκαμπτα. Τα δαιμόνια που εκδηλώ-

νονται με αυτούς τους τρόπους, δηλαδή με τα χέρια, είναι πνεύ-

ματα ΠΑΘΟΥΣ, ΑΥΤΟΚΤΟΝΙΑΣ και ΔΟΛΟΦΟΝΙΑΣ. Άλλα είδη πο-

νηρών πνευμάτων, μπορούν να εκδηλωθούν με την κακή χρήση 

των χεριών, όπως άσεμνες χειρονομίες, μούντζωμα, κλπ. Όταν ο 

πιστός γνωρίζει πως ενεργούν τα δαιμονικά πνεύματα μεσω των 

χεριών, τότε μπορεί και να ελευθερωθεί από αυτά εκτινάζοντας τα 

χέρια του και επιτιμώντας τα πνεύματα που κατοικούν σ’ αυτά.  
 

 Τα αρθριτικά πνεύματα εκδηλώνονται συχνά στα χέρια, τα 

οποία γίνονται δύσκαμπτα και ροζιάρικα. Αυτό μπορεί να συμβεί 

και στα χέρια νεαρών ατόμων, που δεν έχουν εμφανείς ενδείξεις 

αρθρίτιδας, όμως το δαιμόνιο της αρθρίτιδας εργάζεται ήδη επά-

νω σ’ ένα σχέδιο μεγάλης έκτασης και δράσης. Όταν αποκαλυφτεί 

το δαιμόνιο της αρθρίτιδας, τότε τα χέρια μπορεί να πάρουν την 

όψη ατόμου που έχει πολλά χρόνια αρθρίτιδα και που του έχει 

προκαλέσει αναπηρία. Το δαιμόνιο αυτό εκδηλώνεται επίσης με 

πόνο και με παραμορφώσεις στο σώμα. Πολλές τέτοιες ενοχλή-

σεις αποβάλλονται με τη διακονία απελευθέρωσης όταν το χάρι-

σμα της «διάκρισης των πνευμάτων» αποκαλύπτει ασθένειες και 

αρρώστιες που ακόμα δεν έχουν εκδηλωθεί.  

120 



 

 

3.  Φοβερή είναι η εκδήλωση 

του πνεύματος του Θ Α Ν Α Τ Ο Υ 

 Η παρουσία πνεύματος θανάτου αποκαλύπτεται συνήθως 

σε περιπτώσεις που άτομα έχουν φθάσει κοντά στο θάνατο εξαι-

τίας κάποιας αρρώστιας, ή μια σοβαρής εγχείρισης, ή κάποιας 

απόπειρας αυτοκτονίας. Παρακάτω θα αναφέρουμε δύο χαρακτη-

ριστικές περιπτώσεις ενέργειας αυτού του δαιμονικού πνεύματος: 
 

(α) Ένας άνδρας που είχε το πνεύμα του θανάτου είχε ανακη-

ρυχτεί επίσημα «νεκρός από πνιγμό», αλλά η έγκαιρη επέμβα-

ση ενός γιατρού τον επανέφερε στη ζωή. Όταν το πνεύμα του θα-

νάτου εκδηλώνεται, συνήθως τα βλέφαρα είναι ανοιχτά και οι βολ-

βοί των ματιών γυρίζουν πίσω μέσα στο κεφάλι και η επιδερμίδα 

του ατόμου παίρνει την κέρινη χλωμάδα του θανάτου. Ενώ το 

άτομο δεν είναι στην πραγματικότητα νεκρό, τα δαιμόνια με τις εκ-

δηλώσεις αυτές εξαπατούν τους γύρω, με αποτέλεσμα να παραι-

τούνται από κάθε προσπάθεια για να το σώσουν και έτσι οδηγεί-

ται στο θάνατο. Το ίδιο θα συνέβαινε και με τον παραπάνω άνδρα 

που αναφέραμε, εάν δεν βρισκόταν κάποιος γιατρός να κάνει μια 

επέμβαση σωτηρίας από ιατρικό καθήκον.   
 

(β) Μια νεαρή κοπέλα, περίπου 25 ετών, πήγε για απελευθέ-

ρωση στην ομάδα διακονίας του αδ.Χάμοντ. Ήταν ένα πολύ ευ-

γενικό άτομο και είχε παθητική φύση. Αφού βγήκαν από μέσα της 

διάφορα δαιμόνια, φαινόταν για λίγο να είναι ήσυχη. Ξαφνικά η 

έκφραση του προσώπου της άλλαξε δραματικά, καθώς αποκαλύ-

φτηκε το επόμενο δαιμόνιο. Δεν υπάρχει τρόπος να περιγράψει 

κάποιος την εκδήλωση του δαιμονίου ειδικά στα μάτια της. Χωρίς 

να γυρίσει το κεφάλι της, τα μάτια της κινήθηκαν μέσα στο χώρο 

του δωματίου και κοιτούσε τον καθένα ξεχωριστά.  
 

 Αφηγείται ο αδ. Χάμοντ: «Όπως κοιτούσε, σου έδινε την 

εντύπωση πως βρισκόσουνα πρόσωπο με πρόσωπο με κάποιο ά-

γριο ζώο που ήταν έτοιμο να σε κατασπαράξει. Αυτή η εκδήλω-

ση οδήγησε αμέσως στην εκδήλωση του πνεύματος του θανάτου. 

Ευτυχώς είχα ξαναβρεθεί αντιμέτωπος με αυτή την εκδήλωση και 

έτσι γνώριζα με ακρίβεια, τι έπρεπε να κάνω. Άλλοι μέσα στο δω-

121 



 

 

μάτιο, που δεν είχαν βρεθεί μάρτυρες σε κάτι τέτοιο, σίγουρα θα 

σκέφτηκαν ότι η γυναίκα είχε πραγματικά πεθάνει. Το δαιμόνιο 

επιτιμήθηκε και βγήκε και η νεαρή γυναίκα σηκώθηκε επάνω ευ-

διάθετη». 
 

4.  Τα δαιμόνια εκδηλώνονται και με ΟΣΜΕΣ 

 Σε πολλά σπίτια η παρουσία των δαιμονίων αποκαλύπτεται 

από τις οσμές που υπάρχουν διάχυτες στο χώρο. Όταν μπαίνεις 

σ’ ένα σπίτι όπου είναι έντονη η μυρωδιά του τσιγάρου, μπο-

ρείς να καταλάβεις ότι υπάρχει ισχυρή δαιμονική παρουσία που 

έχει δέσει τα άτομα στη νικοτίνη. Το περιβάλλον είναι αποπνικτι-

κό, υπάρχει αρκετή δυσοσμία και δεν καθαρίζει, παρ’ όλο το 

συνεχές εξαέρισμα. Τα δαιμόνια αρέσκονται σε βρώμικους χώ-

ρους, γιατί αυτό αντικατοπτρίζει τη φύση τους. 
 

 Σε κάποια άλλη περίπτωση, που εκβλήθηκε ένα δαιμόνιο 

καρκίνου από μια γυναίκα, ο χώρος γέμισε από μια ιδιαίτερη 

οσμή, όμοια με αυτή που αντιμετωπίζει κάποιος σ’ ένα αντικαρκι-

νικό νοσοκομείο.  
 

5.  Τα δαιμόνια εκδηλώνονται και με 

ΔΥΝΑΤΕΣ ΦΩΝΕΣ 

  Περιπτώσεις που τα δαιμόνια εκδηλώνονται με δυνατές 

φωνές έχουμε πολλές μέσα στην Καινή Διαθήκη, τόσο από την 

προσωπική διακονία του Ιησού, όσο και των αποστόλων. Παρα-

κάτω αναφέρουμε μερικές χαρακτηριστικές περιπτώσεις: 
 

(1) ΜΑΤΘΑΙΟΣ Η/8:28-29 «...Και ότε ήλθεν (ο Ιησούς) εις το 

πέραν (απέναντι) εις την χώραν των Γεργεσηνών, απάντησαν Αυτόν 

δύο δαιμονιζόμενοι εξερχόμενοι εκ των μνημείων, άγριοι καθ' υπερ-

βολήν, ώστε ουδείς ηδύνατο να περάσει διά της οδού εκείνης. Και 

ιδού, έκραξαν λέγοντες· Τι είναι μεταξύ ημών και σου, Ιησού, Υιέ 

του Θεού; ήλθες εδώ προ καιρού (διά) να μας βασανίσεις; » 
 

(2) ΛΟΥΚΑΣ Δ/4:41 «Εξήρχοντο δε και δαιμόνια από πολλών, 

κράζοντα και λέγοντα ότι "Συ είσαι ο Χριστός ο Υιός του Θεού". 

Και (ο Ιησούς) επιτιμών αυτά, δεν άφινε να λαλούν, επειδή εγνώριζον 

Αυτόν ότι είναι ο Χριστός». 

122 



 

 

 

(3) ΜΑΡΚΟΣ Α/1:34 «...Και εθεράπευσε πολλούς πάσχοντας 

διαφόρους αρρωστίας, και δαιμόνια πολλά εξέβαλε, και δεν άφινε 

τα δαιμόνια να λαλουν, επειδή εγνώριζον Αυτόν». 
 

(4) ΜΑΡΚΟΣ Γ/3:31 «...Και τα πνεύματα τα ακάθαρτα, ότε 

εθεώρουν Αυτόν, προσέπιπτον εις αυτόν και έκραζον, λέγοντα ότι 

"Συ είσαι ο Υιός του Θεού"...». 
 

(5)  ΜΑΡΚΟΣ Ε/5:2-8 

 «...Και ως εξήλθεν (ο Ιησούς) εκ του πλοίου, ευθύς απήντησεν 

Αυτόν εκ των μνημείων άνθρωπος έχων πνεύμα ακάθαρτον, ο 

οποίος είχε την κατοικίαν εις τα μνημεία και ουδείς ηδύνατο να δέ-

σει αυτόν ουδέ με αλύσεις, διότι πολλάκις είχε δεθεί με ποδόδεσμα 

και με αλύσεις, και διεσπάσθησαν υπ' αυτού αι αλύσεις και συνε-

τρίφθησαν τα ποδόδεσμα, και ουδείς ίσχυε να δαμάσει αυτόν· και 

διά παντός νύκτα και ημέραν ήτο εις τα όρη και εις τα μνημεία, 

κράζων και κατακόπτων εαυτόν με λίθους. 
 

 Ιδών δε τον Ιησούν από μακρόθεν, έδραμε και προσεκύνησεν 

αυτόν, και κράξας μετά φωνής μεγάλης είπε: "...Τι είναι μεταξύ 

εμού και σου, Ιησού, Υιέ του Θεού του υψίστου; Ορκίζω σε εις τον 

Θεόν, μη με βασανίσεις". Διότι (ο Ιησούς) έλεγε προς αυτόν: "Έξελθε 

από του ανθρώπου το πνεύμα το ακάθαρτον"...». 
 

(6) ΠΡΑΞΕΙΣ Ις:16-18 

 «Ενώ δε επορευόμεθα εις την προσευχήν, απήντησεν ημάς 

κάποια δούλη έχουσα πνεύμα πύθωνος, η οποία έδιδε πολύ κέρδος 

εις τους κυρίους αυτής μαντευομένη. Αύτη ακολουθήσασα τον 

Παύλον και ημάς έκραζε, λέγουσα: "...Ούτοι οι άνθρωποι είναι 

δούλοι του Θεού του Υψίστου, οι οποίοι κηρύττουν προς ημάς οδόν 

σωτηρίας". Τούτο δε έκαμνεν επί πολλάς ημέρας. Βαρυνθείς δε ο 

Παύλος και στραφείς, είπε προς το πνεύμα, Προστάζω σε εν τω 

ονόματι του Ιησού Χριστού να εξέλθεις απ' αυτής. Και εξήλθε (το 

πνεύμα) την αυτήν ώραν». 
 

 Μια παρόμοια περίπτωση θα αναφέρουμε από τη διακονία 

του αδ. Φρανκ Μακ Χάμοντ. Αφηγείται ο ίδιος: 

123 



 

 

 «Σε κάποια περίπτωση, είμαστε απασχολημένοι με μια απε-

λευθέρωση, όταν ένα κορίτσι 17 ετών περίπου προχώρησε μπρο-

στά και είπε ότι είχε αναμειχτεί με μαγεία. Την έβαλα να καθίσει 

ακριβώς μπροστά μου, άνοιξα την Αγία Γραφή και άρχισα να δια-

βάζω από το Δευτερονόμιο ΙΗ/18:9-15, όπου εξηγεί ότι η μαγεία 

και οι παρόμοιες δραστηριότητες είναι βδέλυγμα στον Κύριο. Κα-

θώς διάβαζα το εδ.15 που λέγει «Προφήτην εκ μέσου σου θέλει 

αναστήσει εις σε Κύριος ο Θεός σου ...(και) ΑΥΤΟΥ ΘΕΛΕΤΕ ΑΚΟΥΕΙ», 

τότε μια διαπεραστική κραυγή βγήκε μέσα από το κορίτσι.  
 

 Σήκωσα γρήγορα τα μάτια μου και είδα τα χέρια της να κα-

τευθύνονται σαν άρπαγες προς την Βίβλο μου. Πριν προλάβω ν’ 

αντιδράσω, τα μακριά νύχια της ξέσχισαν τη σελίδα με το εδάφιο 

που διάβαζα. Αρχίσαμε να διατάζουμε το δαιμόνιο της μαγείας 

και όλα τα πνεύματα που έχουν σχέση μ’ αυτό να φύγουν στο όνο-

μα του Ιησού και σύντομα η κοπέλα ελευθερώθηκε από την κα-

τοχή τους».  
 

6.  Συχνή εκδήλωση των δαιμονίων 

είναι η ΥΠΕΡΗΦΑΝΕΙΑ 

  Το πνεύμα της υπερηφάνειας εκδηλώνεται με πολλούς 

τρόπους, που μπορεί κάποιος εύκολα να τους αναγνωρίσει. Μπο-

ρεί να κάνει το άτομο να στέκεται ή να κάθεται στητό με τα χέρια 

σταυρωμένα στο στήθος. Μπορεί επίσης να το κάνει να γείρει το 

κεφάλι προς τα πίσω με τη μύτη πολύ ψηλά στον αέρα.  
 

 Υπήρχε ένας νεαρός πιστός που μιλούσε πάρα πολύ, δεν 

μπορούσε να κρατηθεί στο να μην επεμβαίνει στις συζητήσεις των 

άλλων, δεν μπορούσε να πειθαρχήσει στον εαυτό του, ώστε να 

αφήσει τους άλλους να μιλήσουν. Ένιωθε ότι αυτό που είχε να 

πει, ήταν πάρα πολύ σπουδαίο απ’ ότι οι άλλοι θα μπορούσαν να 

πουν στη συζήτηση. Όταν το πονηρό πνεύμα διατάχτηκε στο όνο-

μα του Ιησού να αποκαλύψει το όνομά του, έδωσε την ονομασία 

«πνεύμα σπουδαιότητας». Ο άνδρας καθόταν επάνω σε μια 

πτυσσόμενη πολυθρόνα, το πνεύμα τον έβαλε να σηκώσει τη μύ-

τη του στον αέρα και να γείρει το κεφάλι του προς τα πίσω, και 

παρά λίγο να αναποδογυρίσει η καρέκλα. Το πνεύμα της υπερη-

124 



 

 

φάνειας ή της σπουδαιότητας κάνει ένα άτομο να «φρονεί υψηλό-

τερα για τον εαυτό του» απ’ όσο πρέπει να φρονεί.  
 

7.  Εκδήλωση δαιμονίων με ΠΑΝΤΟΜΙΜΑ 

  Ένας νεαρός άνδρας, που ήταν και εργάτης του Θεού 

στην τοπική εκκλησία, παρουσιάσθηκε μια ημέρα στην ομάδα 

απελευθέρωσης του αδ. Χάμοντ και αποκάλυψε ότι κατεχόταν 

από πνεύμα κοσμικού χορού, σε σημείο που «προτιμούσε να 

χορέψει, παρά να φάει». Όταν το δαιμόνιο αυτό διατάχτηκε να 

εξέλθει, τότε ο άνδρας άρχισε να εκτελεί μια ρυθμική παντομίμα. 

Το σώμα του άρχισε να ταλαντεύεται ρυθμικά, τα χέρια του πήγαι-

ναν εμπρός και πίσω με αρμονία και το στόμα του κινείτο σαν να 

τραγουδούσε, χωρίς όμως να βγαίνει ήχος. Σε λίγο το δαιμόνιο μί-

λησε και είπε «τραγουδώ» και μετά απ’ αυτό ο άνδρας πήρε μια 

βρεγμένη πετσέτα προσώπου από το μπάνιο και άρχισε να την 

περιστρέφει γύρω-γύρω ρυθμικά. Τελικά, όπως την στριφογύριζε 

την άφησε ελεύθερη, κτύπησε στο ταβάνι με ορμή και μετά έπεσε 

στο πάτωμα, οπότε το δαιμόνιο γέλασε σαρκαστικά.  
  

 Υπήρχαν άλλες περιπτώσεις απελευθέρωσης, όπου ρυθμι-

κά πνεύματα και πνεύματα χορού εκδηλώνονταν με κινήσεις 

στο σώμα και ιδιαίτερα στις γυναίκες με την ταλάντευση των γο-

φών. Μια νεαρή γυναίκα, της οποίας το σώμα είχε δονήσεις από 

την εκδήλωση του πνεύματος του χορού, αποκάλυψε μετά στην 

ομάδα διακονίας ότι ήταν επαγγελματίας χορεύτρια. Στην συνέ-

χεια αποκαλύφτηκε ότι αυτό ήταν το κύριο πνεύμα μέσα της. Ο 

Διάβολος έχει τη δική του παραποίηση και πλαστογραφία και τη 

δική του διαστροφή για κάθε τι καλό και σωστό.   
 

8.  Εκδήλωση των δαιμονίων με ΟΜΙΛΙΑ 

  Υπολογίζεται ότι αυτή είναι η πιο συνηθισμένη εκδήλωση 

των πονηρών πνευμάτων. Τα δαιμόνια δεν δείχνουν μεγάλη ποι-

κιλία σ’ αυτά που λένε. Λένε με προκλητικό τρόπο ότι δεν έχουν 

σκοπό να φύγουν και μπορεί να ισχυριστούν ότι το άτομο τα θέλει 

να μείνουν ή να απειλήσουν ότι θα ξανάρθουν εάν διωχτούν. Με-

ρικές φορές ικετεύουν να μη διωχτούν, ζητώντας συμπόνια για το 

125 



 

 

τι θα κάνουν και για το τι θα τους συμβεί μετά. Είναι φανερό ότι 

τα δαιμόνια βασανίζονται όταν ακούν για το ΑΙΜΑ ΤΟΥ ΙΗΣΟΥ 

και την ΑΙΩΝΙΑ ΚΑΤΑΔΙΚΗ, που σύντομα θα αντιμετωπίσουν. 

Τα δαιμόνια που ενεργούν δείχνουν ένα πολύ συγκεκριμένο φόβο 

για τους ανωτέρους τους στις δαιμονικές τάξεις. 
 

 Με την ομιλία τους, πολλές φορές έχουν σαν σκοπό να εξα-

πατήσουν το διάκονο απελευθέρωσης, ή να απευθύνουν κατηγο-

ρίες εναντίον του, ώστε να του προκαλέσουν φόβο. Σαν παρά-

δειγμα, κάποιο δαιμόνιο μπορεί να πει: «Κάτι ξέρω εγώ για σένα, 
θέλεις να το πω εδώ μπροστά σε όλους;». Όλα αυτά είναι μόνο 

απειλές και κατηγόριες και στην ουσία ποτέ δεν μπορούν να 

πραγματοποιήσουν τις απειλές τους. Γενικά, οι συνομιλίες με τα 

δαιμόνια φαίνεται ότι είναι μια τακτική καθυστέρησης και ένα πιθα-

νός τρόπος να αποφύγουν το διώξιμο.  
 

9.  Διάφορες άλλες εκδηλώσεις των δαιμονίων  

 Ένα μικρό αγόρι, περίπου 12 ετών, είχε ανάπηρο τον ένα 

βραχίονά του και όπως εξήγησε η μητέρα του, αυτό είχε προέλθει 

από μια κάκωση του εγκεφάλου κατά τη διάρκεια του τοκετού. Ο 

καρπός του παιδιού ήταν λυγισμένος και το χέρι παράλυτο, δεν 

μπορούσε να το χρησιμοποιήσει. Εξαιτίας της κατάστασης αυτής, 

η μητέρα του είχε ένα πνεύμα βασανισμού που την ταλαιπω-

ρούσε συνέχεια. Το πνεύμα αυτό δεν την άφηνε να ησυχάσει, της 

κρατούσε συνέχεια το μυαλό της συγκεντρωμένο στην κατάσταση 

του παιδιού της. Όταν διατάχτηκε το πνεύμα του βασανισμού να 

φύγει, αυτό έκανε το βραχίονα και το χέρι της να πάρουν ακριβώς 

την ίδια όψη, που είχαν ο βραχίονας και το χέρι του γιου της. 
 

 Ο πόνος είναι μια συνηθισμένη εκδήλωση των δαιμονίων. 

Πολλά άτομα όταν κλείνουν ραντεβού για διακονία απελευθέρω-

σης, αρκετό καιρό πριν γίνει η απελευθέρωση, ομολογούν ότι τα 

πιάνει ένας πολύ ισχυρός κεφαλόπονος, παρ’ όλο που οι συνθή-

κες ήταν ήρεμες και ομαλές. Επίσης, έχει παρατηρηθεί ότι, όσο 

διαρκεί η διακονία απελευθέρωσης τα δαιμόνια συχνά προκαλούν 

κεφαλόπονο, ή άλλους σοβαρούς πόνους σε διάφορα μέρη του 

σώματος του ατόμου που απελευθερώνεται. 
 

126 



 

 

 Πνεύματα νευρικότητας και έντασης μπορεί να προκαλέ-

σουν πόνο στην πλάτη ή στον τράχηλο. Συνήθως ο διάκονος  α-

πελευθέρωσης θα επιθέσει τα χέρια του στην περιοχή του πόνου 

και θα διατάξει το δαιμονικό πνεύμα να φύγει στο παντοδύναμο 

όνομα του Κυρίου Ιησού, οπότε με την εκβολή του πονηρού πνεύ-

ματος έρχεται αμέσως και η ανακούφιση.  
 

 Άλλες δαιμονικές εκδηλώσεις που μπορεί να παρουσια-

στούν κατά τη διάρκεια της απελευθέρωσης είναι «κράμπες» στα 

πόδια και στα χέρια, «ναυτία» ή τάση για ναυτία, «κλάμα» και 

«γέλιο». Το γέλιο συχνά είναι ένα πνεύμα κοροϊδίας, το οποίο 

προσπαθεί να περιγελάσει τη διακονία. Ένας αρχάριος μπορεί να 

νομίσει ότι το πρόσωπο που δέχεται τη διακονία απελευθέρωσης 

δεν έχει αρκετή σοβαρότητα, όμως το γέλιο αυτό είναι τελείως χω-

ρισμένο από τα δικά του αισθήματα, δεν προέρχεται απ’ αυτόν. 
 

10. Εκδηλώσεις  των  δαιμονίων 

κατά την ΕΚΒΟΛΗ τους 

 Όταν εκδιώκονται τα δαιμονικά πνεύματα κανονικά φεύγουν 

από το στόμα και τη μύτη. Τα πονηρά πνεύματα συνδέονται με 

την ΑΝΑΠΝΟΗ. Και στην Εβραϊκή γλώσσα και στην Ελληνική 

γλώσσα χρησιμοποιείται η ίδια λέξη και για το «πνεύμα» και για 

την «αναπνοή». Αντίθετα, στην Αγγλική γλώσσα υπάρχουν δύο 

διαφορετικές λέξεις: Breathing=αναπνοή και Spirit=πνεύμα. 
 

 Και το άγιο Πνεύμα του Θεού συνδέεται με την αναπνοή. 

Μετά την ανάστασή Του ο Ιησούς εμφανίστηκε στους μαθητές 

Του «…και τούτο ειπών ΕΝΕΦΥΣΗΣΕ, και λέγει προς αυτούς, λάβετε 

ΠΝΕΥΜΑ άγιον» (Ιωάννης Κ/20:22). Υπάρχουν πολλοί ύμνοι που το 

περιεχόμενό τους είναι «Πνεύμα άγιο, πνεύσε εντός μου…». 

Αυτό μας δίνει να καταλάβουμε τι πρέπει να κάνουμε, δηλαδή 

πρέπει να ΕΙΣ-ΠΝΕΟΥΜΕ το άγιο Πνεύμα του Θεού και να ΕΚ-

ΠΝΕΟΥΜΕ τα δαιμονικά πνεύματα.  
 

 Όταν τα πονηρά πνεύματα αναχωρούν κανονικά, περιμέ-

νουμε κάποια εκδήλωση από το ΣΤΟΜΑ ή από τη ΜΥΤΗ. Αναμ-

φίβολα η πιο συνηθισμένη εκδήλωση είναι ο βήχας. Ο βήχας 

μπορεί να είναι ξερός, αλλά μπορεί και να συνοδεύεται από παρα-

127 



 

 

γωγή φλέγματος, το οποίο μπορεί να παραχθεί σε μεγάλη ποσό-

τητα. Παρόμοιο υλικό μπορεί να παραχθεί με «εμετό», «σάλιο», 

«φτύσιμο» ή «αφρό». Άτομα που λαμβάνουν διακονία αμέσως 

μετά από ένα μεγάλο γεύμα, έχει παρατηρηθεί ότι "πνίγονται", έ-

χουν έντονες εκδηλώσεις εμετού και παράγουν μεγάλες ποσότη-

τες βλέννας, χωρίς κανένα ίχνος τροφής. Μερικές φορές μπορεί 

και να εμφανιστούν μερικές ποσότητες αίματος. Είναι πιθανόν αυ-

τό το υλικό να ρέει από κάποιο πρόσωπο για αρκετή ώρα. 
 

 Άλλες εκδηλώσεις από το στόμα είναι «κλάμα», «κραυ-

γές», «αναστεναγμοί», «βρυχηθμοί», «ρέψιμο» και «χασμου-

ρητό». Το άτομο μπορεί να φυσά αέρα από τη μύτη, ή να φυσά 

τη μύτη του σαν να έχει βαρύ συνάχι.  
 

 Αυτές οι διαφορετικές εκδηλώσεις, ποικίλουν στην ένταση, 

από κάτι ήπιο μέχρι κάτι δραματικό. Η ένταση της εκδήλωσης 

ΔΕΝ ΕΙΝΑΙ ΕΝΔΕΙΞΗ για την αποτελεσματικότητα της απελευθέρω-

σης. Άτομα στα οποία τα δαιμόνια εκδιώκονται με χασμουρητό ή 

με αναστεναγμό, είναι ακριβώς τόσο απελευθερωμένα, όσο είναι 

και τα άτομα που έχουν πιο βίαιες εκδηλώσεις.   
  

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

128 



 

 

 

 

Κεφάλαιο  ΕΝΔΕΚΑΤΟ 
 

 «ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ ΑΠΟ ΤΑ ΔΑΙΜΟΝΙΑ» 
 

 
 

 Η διακονία απελευθέρωσης από δαιμόνια ανήκει βασικά στη 

λειτουργία της εκκλησίας. Θα πρέπει να συνοδεύεται από ΚΗ-

ΡΥΓΜΑ, ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ και ΘΕΡΑΠΕΙΑ. Στη μεγάλη εντολή, που έδω-

σε ο Ιησούς Χριστός και την αναφέρει ο Ματθαίος, διαβάζουμε: 

«Διδάσκοντες αυτούς να φυλάττουν πάντα όσα παρήγγειλα εις εσάς» 

(βλ. Ματθαίος ΚΗ/28:18-20). Εδώ ο Ιησούς το διευκρινίζει, λέγοντας 

"ΠΑΝΤΑ", όχι μερικά, ή όποια εμείς θέλουμε. 
 

 Στην αναφορά της ίδιας εντολής, που κάνει ο Μάρκος στο 

δικό του ευαγγέλιο, διαβάζουμε πως περιγράφει τα λόγια του Ιη-

σού: «…Σημεία δε εις τους πιστεύσαντας θέλουν παρακολουθεί ταύ-

τα, εν τω ονόματί μου θέλουν εκβάλλει δαιμόνια, θέλουν λαλεί 

νέας γλώσσας, όφεις θέλουν πιάνει, και εάν κάτι θανάσιμόν πίουν, δεν 

θέλει βλάψει αυτούς, επί αρρώστους θέλουν επιθέσει τας χείρας και 

θέλουν ιατρεύεσθαι» (Μάρκος Ις΄/16:17-18) Εδώ βλέπουμε ότι, από 

όσα παρήγγειλε ο Ιησούς, η απελευθέρωση από δαιμόνια αποτε-

λεί πρωταρχική επιδίωξη του χριστιανού πολεμιστή, αποτελεί 

ζωτικό μέρος του πνευματικού πολέμου και δεν πρέπει ούτε να 

παραβλέπεται, ούτε να υποβαθμίζεται η αξία της. 
 

 Στις ημέρες μας το Πνεύμα του Κυρίου προωθεί μια ξαφνική 

και έντονη διακονία απολύτρωσης στην εκκλησία, επειδή στις 

προηγούμενες γενεές είχε παραμεληθεί από τους αγίους και επει-

δή πρέπει η νύμφη εκκλησία να ετοιμαστεί, να καταστεί άμωμη 

και άσπιλη για να συναντήσει τον νυμφίο της Ιησού. 
 

 1.   ΑΤΟΜΙΚΗ  ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ 

 Ατομική απελευθέρωση ονομάζουμε αυτή που γίνεται μόνο 

σ’ ένα άτομο, ή σε πολλά άτομα, αλλά ξεχωριστά, ένα-ένα. Η 

απελευθέρωση από τα πονηρά πνεύματα μπορεί να αποτελεί 

129 



 

 

μέρος της κανονικής λατρείας της τοπικής εκκλησίας. Βλέπουμε 

ότι ο Ιησούς Χριστός δεν δίσταζε να εκβάλλει δαιμόνια δημόσια 

και σε τόπους λατρείας και διδασκαλίας: Στο Μάρκος Α/1:21-

26 διαβάζουμε: «….Και εισέρχονται εις Καπερναούμ, και ευθύς κατά 

το Σάββατον εισελθών (ο Ιησούς) εις την συναγωγήν ΕΔΙΔΑΣΚΕ .…Και 

ήτο εις την συναγωγή αυτών άνθρωπος έχων ΠΝΕΥΜΑ ΑΚΑΘΑΡΤΟΝ 

….Και επετίμησε αυτό ο Ιησούς, λέγων, Σιώπα, και έξελθε εξ αυτού». 

Πιστεύω ότι αυτό αποτελεί προσωπική εμπειρία πολλών αδελ-

φών, όπως και δική μου, όπου σε ώρες λατρείας της τοπικής μας 

εκκλησίας (κατ' οίκον, ή δημόσια) να έχει συμβεί αυτό ακριβώς 

που περιγράφεται στην παραπάνω περικοπή του Μάρκου.  
 

 Στη λατρεία της εκκλησίας, η παρουσία απλά και μόνο των 

πιστών που κινούνται μέσα στη δύναμη του Θεού, προκαλεί αυτά 

τα δαιμονικά πνεύματα και τα αναγκάζει να αντιδράσουν, μιλώ-

ντας και φωνάζοντας. Εξαρτάται βέβαια από το σημείο της διακο-

πής της λατρείας, τι πορεία θα ακολουθηθεί. Μερικές φορές τα 

πονηρά πνεύματα διατάσσονται να σωπάσουν μέχρι το τέλος του 

κηρύγματος, δηλαδή δένονται πνευματικά και στο τέλος της λα-

τρείας εκβάλλονται.  
  

 Άλλες φορές η κατάσταση μπορεί να οδηγήσει σε άμεση 

απελευθέρωση. Αυτό συνέβηκε σε κάποια συνάθροιση που δια-

κονούσε ο αδ. Φ.Μ.Χάμοντ. Στο τέλος του κηρύγματος τα δαιμό-

νια εκδηλώθηκαν σ’ ένα ζευγάρι, που ήταν αναγεννημένοι χριστια-

νοί, αλλά δεν γνώριζαν για δύναμη που ο πιστός παίρνει με το 

κραταιό βάπτισμα του Πνεύματος. Αντίθετα, είχαν παρευρεθεί στη 

συνάθροιση με σκοπό να περιγελάσουν την εκκλησία, επειδή πί-

στευε και κήρυττε την εμπειρία της Πεντηκοστής.  
 

 Κατά τη διάρκεια της λατρείας το Πνεύμα του Θεού 

τους άγγιξε και άρχισαν να καταλαβαίνουν τη δική τους πλά-

νη. Η γυναίκα άρχισε να ταράσσεται βίαια και όταν αυτοί που 

ήταν γύρω της άρχισαν να προσεύχονται γι’ αυτήν, τα δαιμόνια 

που ήταν μέσα της άρχισαν να φωνάζουν. Όταν ο σύζυγός της 

προσπάθησε να τη βοηθήσει, τότε τα δαιμόνια άρχισαν να τρα-

ντάζουν και αυτόν και να φωνάζουν. Το εκκλησίασμα συνέχισε να 

ψάλλει ύμνους στον Θεό και πολλοί από τους πιστούς προσευ-

130 



 

 

χήθηκαν ειδικά γι’ αυτούς, μέχρις ότου ελευθερώθηκαν τελείως 

από τη δαιμονική κατοχή. Στο τέλος έγινε προσευχή και για τους 

δύο για να λάβουν το βάπτισμα του αγίου Πνεύματος και σε λίγα 

λεπτά μιλούσαν σε ξένες γλώσσες. Και οι δύο ελευθερώθηκαν 

από τα δαιμόνια του ΑΛΚΟΟΛ και της ΝΙΚΟΤΙΝΗΣ που ήσαν 

εξαρτημένοι, καθώς και από πολλά άλλα πνεύματα. Από τότε 

συνέχισαν τη ζωή τους με την πλήρωση του Πνεύματος. 
 

 Στις περισσότερες όμως περιπτώσεις, οι απελευθερώσεις 

γίνονται στον τύπο μιας ιδιωτικής συνέντευξης. Αυτό συνήθως 

γίνεται ως εξής: Όταν η ομάδα της διακονίας απελευθέρωσης πη-

γαίνει σε κάποια τοπική εκκλησία, κάνει αρκετές συγκεντρώσεις 

με θέμα την ενέργεια των δαιμονικών πνευμάτων και γενικά για 

την απελευθέρωση από δαιμόνια. Οι πιστοί ενθαρρύνονται να 

κλείσουν κάποια συνάντηση (ραντεβού) για ατομική απελευθέρω-

ση, όπως ακριβώς γίνεται, όταν θέλουν να πάνε στο γιατρό. Η 

συνάντηση είναι προγραμματισμένη για δύο ώρες περίπου για 

κάθε άτομο.  
 

 Μεγάλη έμφαση δίνεται στην απελευθέρωση ολόκληρης της 

οικογένειας, όπου καλούνται να λάβουν μέρος όλα τα μέλη και οι 

γονείς και τα παιδιά, όλων των ηλικιών. Από τις δύο ώρες, τα τρία 

τέταρτα αφιερώνονται για συζήτηση και το υπόλοιπο του χρόνου 

για τη διαδικασία της απελευθέρωσης από τα δαιμόνια. 
 

 Αυτός ο τρόπος προσέγγισης του ατόμου αποδείχτηκε στην 

απελευθέρωση πολύ καλός, αλλά έχει και τα πλεονεκτήματα και 

τα μειονεκτήματα.  
  

 ΠΛΕΟΝΕΚΤΗΜΑ: Το πιο βασικό πλεονέκτημα που παρου-

σιάζει έγκειται στο εξής: Η συζήτηση με το άτομο φέρνει στο φως 

τη χρονική περίοδο και τον τρόπο που χρησιμοποίησαν τα 

πονη-ρά  πνεύματα για να βρουν είσοδο στη ζωή του. Το άτομο 

μ’ αυτή τη συζήτηση μπορεί να κατανοήσει τον τρόπο με τον 

οποίο εργάζονται στη ζωή του τα δαιμόνια. Αυτή ακριβώς η κα-

τανόηση είναι μια μεγάλη βοήθεια στο να γίνει κάποιος ικα-

νός ΝΑ ΚΛΕΙΝΕΙ ΠΟΡΤΕΣ, αφού εκβληθούν τα δαιμόνια, ώστε 

να μην τους δώσει πάλι την ευκαιρία να δημιουργήσουν ά-

131 



 

 

νοιγμα. Τη συζήτηση όπως είναι φυσικό ακούν και τα δαιμόνια, 

αυτό έχει σαν αποτέλεσμα να διαπιστώνουν ότι η παρουσία τους 

έχει πλέον  αποκαλυφτεί και ότι οι μέθοδοι της δαιμονικής τους 

δραστηριότητας ήρθαν στο φως. Αυτό συντελεί στο να αναστατω-

θούν τα πνεύματα και έτσι μετά τη συζήτηση, όταν έρχεται η ώρα 

της απελευθέρωσης, τα πονηρά πνεύματα έχουν ήδη αποκαλυ-

φτεί, βρίσκονται στην επιφάνεια και εκβάλλονται πιο εύκολα.  
 

 ΜΕΙΟΝΕΚΤΗΜΑ: Η διακονία του τύπου της συζήτησης έχει 

επίσης ένα βασικό μειονέκτημα, που είναι ότι απαιτεί πολύ χρό-

νο. Αυτό όμως το "μειονέκτημα" γίνεται ταυτόχρονα και ένα ισχυ-

ρό πλεονέκτημα, γιατί η απελευθέρωση είναι πιο αποτελεσματική 

και ριζική, απ’ ότι είναι η ομαδική ή η δημόσια απελευθέρωση, για 

τις οποίες θα μιλήσουμε παρακάτω. Η καρδιά του Ιησού καλεί και 

άλλους εργάτες στη διακονία της απελευθέρωσης. Στο κείμενο 

που ακολουθεί βλέπουμε ότι ο Ιησούς ήταν δοσμένος στη διακο-

νία της διδασκαλίας, του κηρύγματος, της θεραπείας και της εκβο-

λής των δαιμονίων: 
 

 «Ιδών δε (ο Ιησούς) τους όχλους εσπλαγχνίσθη δι’ αυτούς, 

διότι ήσαν βασανισμένοι (αρχ. "εκλελυμένοι") και διασκορπι-

σμένοι ως πρόβατα μη έχοντα ποιμένα. Τότε λέγει προς 

τους μαθητάς Αυτού, Ο μεν θερισμός πολύς, οι δε εργάται 

ολίγοι, παρακαλέσατε λοιπόν τον κύριον του θερισμού, διά 

να αποστείλει εργάτας εις τον θερισμόν αυτού...» 

                                                                (Ματθαίος Θ/9:36-38)  
 

 2.  ΟΜΑΔΙΚΗ ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ 

 Η ομαδική διακονία είναι η εκβολή δαιμονίων ταυτόχρονα σε 

περισσότερα από ένα άτομα. Η ομάδα μπορεί να διαφέρει στο μέ-

γεθός της, από δύο μέχρι ένα ολόκληρο πλήθος. Το ότι αυτό είναι 

δυνατό να γίνει, έχει αποδειχτεί πολλές φορές σε άτομα που κι-

νούνται από το Πνεύμα του Θεού μ’ ένα δυναμικό τρόπο στη δια-

κονία απελευθέρωσης. Ο λειτουργός της διακονίας απελευθέρω-

σης από δαιμόνια, τα διατάζει να φύγουν στο όνομα του Ιησού και 

αυτά αρχίζουν να βγαίνουν από μεγάλες ομάδες ατόμων, εκτός 

132 



 

 

και εάν υπάρχουν πολλοί εργάτες που να έχουν αρκετή γνώση 

στον τομέα αυτό, ώστε να δώσουν επαρκή βοήθεια στο άτομο.  
 

 Στην ομαδική απελευθέρωση υπάρχουν περιπτώσεις που 

άνθρωποι δεν λαμβάνουν τη βοήθεια που χρειάζονται. Άλλοι  

ελευθερώνονται από πολλά πράγματα, άλλοι δεν απαλλάσσονται 

αρκετά από τα δαιμονικά πνεύματα που τους βασανίζουν και 

άλλοι δεν ελευθερώνονται καθόλου. 
 

 Η ομαδική διακονία μπορεί να έχει καλά αποτελέσματα σε 

ΠΑΙΔΙΑ. Αφηγείται ο αδ. Χάμοντ: «...Είχα την ευκαιρία να κάνω 

διακονία σε μια ομάδα από παιδιά, ηλικίας 7 έως 12 ετών. Αρχί-

σαμε ονομάζοντας τα πνεύματα, που είναι συνηθισμένα στην πρά-

ξη σε κάθε αγόρι και κορίτσι, όπως φόβος, εγωισμός, αγανάκτη-

ση και θυμός. Αφού ανακαλύφτηκαν αυτά τα γνωστά δαιμόνια 

και εκδιώχτηκαν, μια ομάδα μερικών παιδιών είχαν μια ξεχωριστη 

και πιο λεπτή μεταχείριση. Οι γονείς και ο ποιμένας των παιδιών 

ήταν παρόντες και βοήθησαν στις ατομικές διακονίες. Δύο από τα 

παιδιά έλαβαν μαζί με τη θεραπεία και το βάπτισμα του αγίου 

Πνεύματος». Για τη διακονία σε παιδιά θα αναφερθούμε αποκλει-

στικά στο 14
ο
 κεφάλαιο.   

 

 Από τις αφηγήσεις των τεσσάρων Ευαγγελίων διαπιστώ-

νουμε ότι ο Ιησούς κατά βάση δεν ακολουθούσε την ατομική δια-

κονία. Ήταν περικυκλωμένος από πλήθη ατόμων, που είχαν ανά-

γκη θεραπείας και απελευθέρωσης, παντού όπου και αν πήγαινε. 

Αυτός και οι δώδεκα μαθητές Του δεν θα μπορούσαν να βοηθή-

σουν τον καθένα ξεχωριστά. Όταν η Αγία Γραφή αναφέρει ότι 

βοήθησε «όλους» που προσήλθαν σ’ Αυτόν, χωρίς να διευκρι-

νίζει με ποιον τρόπο, το πιο πιθανόν είναι να διακόνησε ομαδικά 

τα πλήθη αυτά.  
 

 Ο απόστολος Πέτρος, όταν μιλούσε στους συγκεντρωμέ-

νους στο σπίτι του εκατόνταρχου Κορνήλιου, είπε ότι: 
 

«Ο Θεός έχρισε τον Ιησούν τον από Ναζαρέτ με ΠΝΕΥΜΑ 

ΑΓΙΟΝ και με ΔΥΝΑΜΙΝ, ο οποίος διήλθεν ευεργετών και 

θεραπεύων ΠΑΝΤΑΣ τους ΚΑΤΑΔΥΝΑΣΤΕΥΟΜΕΝΟΥΣ υπό 

του Διαβόλου, διότι ο Θεός ήτο μετ’ Αυτού»(Πράξεις Ι΄/10:38)         

133 



 

 

 3.  ΑΤΟΜΙΚΗ ή ΔΗΜΟΣΙΑ ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ  

 Μερικές φορές οι εργάτες απελευθέρωσης είναι αναγκασμέ-

νοι να διαλέξουν ποιον τρόπο διακονίας να ακολουθήσουν, την 

ατομική ή τη δημόσια απελευθέρωση; Έχει αποδειχτεί στην πρά-

ξη ότι το Πνεύμα του Θεού οδηγεί και με τους δύο τρόπους, ανά-

λογα με τις ανάγκες των πιστών. Γι’ αυτό πρέπει ν’ αφήνουμε τον 

Κύριο να μας οδηγεί και τότε το αποτέλεσμα είναι εξασφαλισμένο.  
 

 Η ατομική διακονία είναι ΣΗΜΑΝΤΙΚΗ, για να μην πούμε 

ΑΠΑΡΑΙΤΗΤΗ σε μερικές περιπτώσεις. Υπάρχουν πιστοί που έ-

χουν σκοτεινές σελίδες στη ζωή τους και έχουν πράγματα που 

δεν τα εξομολογήθηκαν σε κανένα. Τα δαιμόνια ευδοκιμούν 

στις κρυμμένες και μη εξομολογημένες αμαρτίες. Φέρνουν ε-

νοχή και αναξιότητα για να εμποδίσουν την πνευματική ανάπτυξη 

του πιστού. Τα περισσότερα άτομα δεν έχουν δυσκολία να τα εξο-

μολογηθούν στο διάκονο απελευθέρωσης, γιατί έχουν καταλάβει 

ότι αυτό το σκάψιμο του παρελθόντος έχει σαν σκοπό να απο-

καλύψει τις πόρτες  από τις οποίες μπήκαν τα πονηρά πνεύματα, 

ώστε αυτές να κλείσουν για πάντα. 
 

 Μερικοί χριστιανοί χρειάζονται περισσότερη διδασκαλία και 

ενθάρρυνση για να γίνουν ικανοί να κρατήσουν την απελευθέ-

ρωσή τους. Υπάρχουν όμως μερικοί που αντιλαμβάνονται γρήγο-

ρα τις τεχνικές του πνευματικού πολέμου, ενώ άλλοι αργούν να τις 

μάθουν. Μερικοί είναι περισσότερο τρωτοί στις επιθέσεις του 

εχθρού δια μέσου άλλων προσώπων, ιδιαίτερα στο σπίτι τους. Ο 

διάκονος απελευθέρωσης συναισθάνεται τη σπουδαιότητα της 

κάθε περίπτωσης και θέλει να είναι ενωμένος με τον Θεό για οδη-

γία, ώστε το άτομο που διακονείται να βοηθηθεί σε τέτοιο βαθμό, 

ώστε στη συνέχεια να είναι ικανό να συνεχίσει μόνο του πλέον την 

απελευθέρωσή του με νίκη.  
 

Για το πώς θα απελευθερώνουμε τον εαυτό μας ΜΟΝΟΙ ΜΑΣ,  

θα μιλήσουμε στο αμέσως επόμενο κεφάλαιο. 

 

 
 

134 



 

 

 

 

Κεφάλαιο  ΔΩΔΕΚΑΤΟ 
 

 «ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΝΟΝΤΑΣ 

ΤΟΝ ΕΑΥΤΟ ΜΑΣ ΜΟΝΟΙ ΜΑΣ» 
 

 
 

 Ίσως κάποιος αναρωτηθεί: «Μπορεί ένα άτομο να απαλ-
λαγεί από μόνο του από τα δαιμονικά πνεύματα;» Η απάντηση 

είναι «ΝΑΙ» και αυτό είναι κοινή πεποίθηση όλων των εργατών 

που ασχολούνται με τη διακονία απελευθέρωσης, γιατί ένα άτομο 

δεν μπορεί να κρατηθεί πραγματικά ελεύθερο από τις δαιμονικές 

επιρροές, εάν το ίδιο δεν δουλέψει σε αυτή τη διάσταση της απε-

λευθέρωσης, ώστε να έχει σταθερή πνευματική πορεία 
 

 Πως γίνεται κάποιος να ελευθερώνει τον εαυτό του; 
  

 Ο κάθε πιστός (και αυτή είναι η προϋπόθεση, να είναι κά-
ποιος αναγεννημένος), έχει την ίδια εξουσία που έχει και ο πι-

στός που εργάζεται στη διακονία της απελευθέρωσης των άλλων 

πιστών, είναι και αυτός μέλος του σώματος του Χριστού και έχει 

την εξουσία του ΟΝΟΜΑΤΟΣ ΤΟΥ ΙΗΣΟΥ και ο Ιησούς πολύ καθα-

ρά και σαφέστατα υποσχέθηκε σε αυτούς που πιστεύουν ότι «εν 

τω ΟΝΟΜΑΤΙ ΜΟΥ θέλετε εκβάλλει δαιμόνια». Συνήθως εκείνο 

που χρειάζεται ένα άτομο είναι να μάθει μόνο ΠΩΣ ΝΑ ΑΡΧΙΣΕΙ 
ΤΗΝ ΑΠΑΛΛΑΓΗ ΤΟΥ ΕΑΥΤΟΥ ΤΟΥ ΑΠΟ ΤΑ ΔΑΙΜΟΝΙΑ. Αφού 

κάποιος πιστός αποκτήσει την πείρα μιας αρχικής απελευθέρω-

σης στα χέρια ενός έμπειρου διακόνου, μπορεί μετά να εξασκήσει 

ο ίδιος τη διακονία αυτή στον εαυτό του. 
 

 Πρέπει να έχουμε στη σκέψη μας ότι η απελευθέρωση πρέ-

πει να επαναλαμβάνεται σε διάφορες χρονικές περιόδους. Θα 

ήταν πολύ ωραία, εάν κάποιος μπορούσε να απαλλαγεί από όλα 

τα πονηρά πνεύματα που φιλοξενεί μέσα του και μετά, για το 

υπόλοιπο διάστημα της ζωής του, να μην ασχοληθεί πάλι, αλλά 

αυτό προϋποθέτει ότι έχουμε τη δύναμη να διατηρήσουμε τους 

135 



 

 

εαυτούς μας σε συνεχή καθαρότητα και αγιασμό και ποιος μπορεί 

να ισχυριστεί ότι «εγώ μπορώ να διατηρήσω τον εαυτό μου εντε-

λώς ελεύθερο;». Πιστεύω ότι κανείς δεν μπορεί να το κάνει, 

γι’ αυτό χρειάζεται κατά περιόδους να προβαίνουμε σε 

απελευθέρωση του εαυτού μας. Εάν ποτέ δεν είχαμε αμαρτήσει 

σε ΣΚΕΨΗ, ή σε ΛΟΓΟ, ή σε ΕΡΓΟ, τότε ποτέ δεν θα χρειαζόταν 

απαλλαγή από δαιμονικά πνεύματα. Η αμαρτία (η οποιαδήποτε 

αμαρτία, μικρή ή μεγάλη), ανοίγει την πόρτα για να εισέλθουν τα 

δαιμόνια. Προσέξτε όμως: Αυτό δεν σημαίνει ότι κάθε φορά που 

εισέρχεται ένα δαιμόνιο, είναι επειδή διαπράξαμε μια αμαρτία, 

αλλά επισημαίνουμε ότι η αμαρτία είναι ένας από τους τρόπους 

με τους οποίους η πόρτα ανοίγει. 
 

 Το μεγαλύτερο πρόβλημα που θα αντιμετωπίσει κάποιος, 

απαλλάσσοντας ο ίδιος τον εαυτό του από τα πονηρά πνεύματα, 

είναι η ακριβής διάκριση των πνευμάτων που πρέπει να έχει. 

Οι περισσότεροι πιστοί έχουν την τάση να συγχέουν τη δράση 

των δαιμονίων στη ζωή τους με συνηθισμένες εκφράσεις της αν-

θρώπινης προσωπικότητάς τους. Πολλές φορές παρατηρείται, 

κατά τη διάρκεια της απελευθέρωσης ενός ατόμου, αυτό να αντι-

δρά στη διάκριση ενός ορισμένου πνεύματος με τη φράση «Ω, νό-

μισα ότι ήμουν εγώ ο ίδιος!». 
 

 Υπάρχουν αρκετοί άνθρωποι που θέλουν να ακολουθήσουν 

τη μέθοδο της «αυτο-απελευθέρωσης», δηλαδή του «κάνε το μό-

νος σου», ώστε κανένας να μην μάθει τις κρυφές αμαρτίες της 

ζωής τους. Το κίνητρό τους όμως στην περίπτωση αυτή είναι 

αρνητικό και αυτό δεν είναι καλό κίνητρο για να κάνει κάποιος  

την αρχή της απελευθέρωσής του, γιατί ο Κύριός μας θέλει να εί-

μαστε απλοί και ταπεινοί και ο Λόγος Του, μας διδάσκει ότι πάντα 

υπάρχει τόπος για εξομολόγηση και συγχώρηση:  
 

«Εξομολογείσθε εις ΑΛΛΗΛΟΥΣ τα πταίματά (σας), και 

εύχεσθε ΥΠΕΡ ΑΛΛΗΛΩΝ διά να ιατρευθήτε. Πολύ ισχύει η 

δέησις του δικαίου ενθέρμως γενομένη» (Ιάκωβος Ε/5:16). 
 

  Άλλωστε, θα πρέπει να γνωρίζουμε ότι ο Κύριος ποτέ δεν 

θα μας προσβάλλει μπροστά σε άλλους, φανερώνοντας κάποια 

αμαρτία μας, που δεν θα θέλαμε να τη μάθουν. Όταν ο Κύριος Ιη-

136 



 

 

σούς με οδήγησε για πρώτη φορά να εργαστώ μαζί με τη σύζυγό 

μου στον τομέα της απελευθέρωσης, διακονούσαμε σε κάποιο 

προάστιο της Αθήνας μια αδελφή, για την οποία ο Κύριος μου 

αποκάλυψε με λόγο γνώσεως ότι φιλοξενούσε μέσα της πνεύμα 

πορνείας. Επειδή ήταν μητέρα με δύο παιδιά ο Κύριος με οδήγη-

σε να επιτιμήσω το πνεύμα αυτό με ξένες γλώσσες, ώστε οι άλλοι 

γύρω μου να μην το καταλάβουν, όπως και έγινε. Για την περί-

πτωση αυτή αναφέρομαι στο 15
ο
 κεφάλαιο. 

 

 Σε μερικές περιπτώσεις ήρθαν στο φως, το πώς ένα ισχυ-

ρό ΠΝΕΥΜΑ ΑΠΑΤΗΣ ελέγχει κάποιον, σε τέτοιο βαθμό, ώστε 

να μην μπορεί να δει ΚΑΝΕΝΑ ΛΑΘΟΣ στον εαυτό του. Σε τέ-

τοιες περιπτώσεις το άτομο που έχει το δαιμόνιο της απάτης είναι 

ανίκανο να αποκτήσει αληθινή διάκριση για τον εαυτό του και κατά 

συνέπεια η προσπάθεια να αυτοαπελευθερωθεί θα αποβεί μά-

ταιη, αν και δεν πρόκειται να κάνει καμιά ενέργεια, αφού πιστεύει 

ότι δεν κάνει λάθη.  
 

 Ένας άλλος αδελφός, που εργάζεται στη διακονία απελευ-

θέρωσης, μου ανέφερε το εξής περιστατικό: Μια γυναίκα είχε ζη-

τήσει απελευθέρωση, προσποιούμενη ότι ήθελε να απαλλαχτεί 

από τα δαιμόνια, αλλά ο Κύριος αποκάλυψε ποιο ήταν το πραγ-

ματικό της κίνητρο. Είχε έρθει για να μεταδώσει μια ψευδοδιδα-

σκαλία στην οποία είχε η ίδια πλανηθεί. Στη συνέχεια αποκαλύ-

φτηκε και μόνη της, λέγοντας ότι είχε το χάρισμα να «ανοίγει τις 

Γραφές» για να βρίσκει απάντηση στα ερωτηματικά που είχε για 

τον εαυτό της και για τους άλλους.  
 

 Για όσους δεν γνωρίζουν τι είναι το χάρισμα αυτό («άνοιγμα 

ή ξεκλείδωμα των Γραφών»), είναι όταν κάποιος ανοίγει στην τύχη 

την Αγία Γραφή του, τοποθετεί το δάκτυλό του σ’ ένα τυχαίο ση-

μείο της σελίδας που άνοιξε και πιστεύει ότι αυτό φέρνει κάποιο 

μήνυμα από τον Θεό. Αυτό βέβαια δεν είναι σύμφωνα με το θέλη-

μα του Θεού, είναι μια μορφή μαγείας.  
 

 Αυτή λοιπόν η γυναίκα εκείνη την ημέρα, είχε ανοίξει την Βί-

βλο της και είχε βάλει το δάκτυλό της στην "τύχη" και "έλαβε" το 

μήνυμα «θυγάτερ η πίστις σου σε έσωσε» και αυτό το ερμή-

137 



 

 

νευσε ότι εννοούσε, πως αυτή δεν είχε ανάγκη για απελευθέρω-

ση. Κατά τη διάρκεια της συνομιλίας που ακολούθησε, αποκάλυ-

ψε ότι στα νεανικά της χρόνια είχε ζήσει με κάποιον που έλεγε την 

«τύχη». Αυτή η σχέση την είχε επηρεάσει, ανοίγοντας την πόρτα 

σ’ ένα πνεύμα μαντείας, το οποίο, όταν αυτή πίστεψε στον Ιη-

σού, εργάστηκε δια μέσου της εξάσκησης του «ανοίγματος της 

Βίβλου» για να παίρνει απαντήσεις.  
 

 Δεν γνωρίζω εάν υπάρχουν περιπτώσεις που κάποιος πι-

στός έλαβε πράγματι λόγο από τον Κύριο με αυτό τον τρόπο, 

αλλά εάν αυτό συνέβηκε, θα έγινε μόνο σε κάποιον πιστό, νήπιο 

στην πίστη και μέσα στην άγνοιά του, ποτέ ενσυνείδητα. Εάν ο 

πιστός στηρίζεται επάνω σ’ αυτή τη μέθοδο για να μαθαίνει το 

θέλημα του Θεού, τότε περιπατεί επάνω σε λεπτό πάγο, έτοιμος 

να σπάσει, βαδίζει σε πνευματικά ολισθηρό έδαφος. 
 

 Δεν χρειάζεται να έχουμε όλη την ημέρα το νου μας προση-

λωμένο στα δαιμόνια και στη δράση τους. Ο νους μας πρέπει να 

είναι προσηλωμένος μόνον στον Ιησού και σε «όσα είναι αλη-

θή, δίκαια, σεμνά, καθαρά, προσφιλή, εύφημα» (Φιλιππησίους Δ/4:8-

9). Παρ’ όλα αυτά, όταν αντιληφθούμε κάποια ενόχληση που είναι 

από τον Πονηρό, δεν θα πρέπει να διστάσουμε καθόλου να την 

αναγνωρίσουμε ακριβώς σαν αυτό που είναι και να την αντιμετω-

πίσουμε με την εξουσία και τη δύναμη που μας έχει προμηθεύσει 

ο Κύριος Ιησούς. Ο στόχος μας, όταν αντιμετωπίζουμε τον Διάβο-

λο, είναι να απομακρύνουμε τα εμπόδια από την πνευματική μας 

κοινωνία με τον Ιησού και τη διακονία μας. 
 

 Η ΑΥΤΟ-ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ είναι η ίδια εμπειρία που αντιλαμ-

βανόμαστε, όταν ένα άλλο άτομο κάνει διακονία επάνω στον εαυ-

τό μας. Η μόνη διαφορά είναι ότι το πρόσωπο που απελευθερώ-

νεται είναι ο διάκονος του εαυτού του. Αυτός που αυτοαπελευθε-

ρώνεται θα κάνει τα παρακάτω βήματα: 
 

 Θα αρχίσει να προσεύχεται δοξάζοντας και υμνώντας τον 

Κύριο Ιησού, επικαλούμενος το αίμα Του και αρνούμενος 

κάθε εξουσία του Διαβόλου επάνω του. Ο Κύριος θα τον 

οδηγήσει τι ακριβώς πρέπει να προσεύχεται. 
 

138 



 

 

 Θα εξομολογηθεί ενώπιον του Θεού τις αμαρτίες του, ό-

πως οδηγείται από το Πνεύμα Του και θα κάνει ομολογία 

προς τον Θεό ότι δεν θέλει ο Διάβολος να έχει καμιά μερίδα 

επάνω του, ότι ανήκει ολοκληρωτικά στον Ιησού Χριστό, 

που τον εξαγόρασε με το αίμα Του και ότι ποθεί ο Κύριος να 

τον ελευθερώσει.  
 

 Θα απευθύνει τον λόγο στα δαιμόνια και θα τα καλέσει με 

τ’ όνομά τους, ένα-ένα, να φύγουν. Αφού διατάξει κάποιο 

συγκεκριμένο δαιμόνιο να φύγει στο όνομα του Ιησού, θα 

αρχίσει να ξεφυσά την αναπνοή του βίαια μερικές φορές, ή 

θα αρχίσει να βήχει όσο πιο βαθιά μπορεί. Ίσως σε μερι-

κούς αυτά τα βήματα να φαίνονται παράξενα και ανόητα, 

αλλά το αποτέλεσμα θα είναι θαυμαστό. 
 

 Επειδή οι εκδηλώσεις διαφέρουν από άτομο σε άτομο, δεν 

μπορεί να δοθεί κάποια συγκεκριμένη συνταγή αντιμετώπισης. 

Όπως και σε άλλες απελευθερώσεις, αυτή η επίδειξη που συνο-

δεύει την έξοδο των δαιμονίων, μπορεί να διαφέρει πάρα πολύ. 

Μπορεί τη στιγμή εκείνη το άτομο που απελευθερώνεται να μην 

αισθανθεί τίποτα, αυτό δεν σημαίνει ότι το δαιμόνιο που διατά-

χτηκε να φύγει, δεν υπάκουσε. Συνήθως δεν υπάρχουν φανερές 

εκδηλώσεις όταν τα πονηρά πνεύματα έχουν μικρή δύναμη στον 

πνευματικό χώρο. Μπορεί επίσης τα δαιμόνια να φύγουν με βή-

χα, με χασμουρητό, ή με κάτι άλλο. Σε όλες τις περιπτώσεις το 

αποτέλεσμα θα είναι πάντοτε το ίδιο. 
 

 Τέλος, θα ήθελα να διευκρινίσω ότι το πονηρό πνεύμα ποτέ 

δεν θα φύγει, εάν εσύ δεν το διατάξεις ΑΠΕΥΘΕΙΑΣ στο όνομα 

του Ιησού, εάν δηλαδή δεν του απευθύνεις τον λόγο με εξουσία 

λέγοντας: «Σε διατάζω στο όνομα του Ιησού Χριστού να φύγεις, 

τώρα!!!».Εσύ διατάζεις, γιατί την εξουσία αυτή στην έχει παρα-

χωρήσει ο ίδιος ο Ιησούς Χριστός (βλ. Μάρκος Ις΄/16:15-18). Ο Ιη-

σούς είναι η ΚΕΦΑΛΗ του σώματος της εκκλησίας και εμείς οι 

πι-στοί είμαστε το ΥΠΟΛΟΙΠΟ μέρος του σώματος (χέρια, πόδια, 

κλπ). Δεν εκτελεί τις εντολές το κεφάλι, αλλά δίνει εντολές στο χέρι 

για να τις εκτελέσει.  
 

139 



 

 

 ΣΗΜΕΙΩΣΗ: Στη μελέτη μας αυτή, χρησιμοποιούμε πάρα 

πολύ συχνά την περικοπή Μάρκος Ις΄/16:17-18, στην οποία φα-

νερώνεται η ΔΥΝΑΜΗ και η ΕΞΟΥΣΙΑ της εκκλησίας ενάντια στις 

πονηρές πνευματικές δυνάμεις. Πολλοί μελετητές και ερευνητές 

της Βίβλου αμφισβητούν την αυθεντικότητα των παραπάνω εδα-

φίων, καθόσον το μεγαλύτερο μέρος του κεφ. Ις'/16ου του Ευαγ-

γελίου του Μάρκου (εδάφια 9-20) δεν υπάρχει στον Βατικανό και 

στον Σιναϊτικό κώδικα. Σχεδόν όλες οι λοιπές αρχαίες μεταφράσεις 

συμπεριλαμβάνουν τα εδάφια αυτά (Λατινική, Συριακή, κλπ). Τον 

2ο μ.Χ. αιώνα ο Τατιανός και ο Ειρηναίος είχαν κάνει αποδεκτό το 

απόσπασμα αυτό, ενώ αργότερα, τον 4ο μ.Χ. αιώνα το αμφισβή-

τησαν ο Ευσέβιος και ο Ιερώνυμος. 
 

 Τα αξιόπιστα αρχαία κείμενα της Καινής Διαθήκης, κατά 

σειρά, θεωρούνται τα ακόλουθα: (1) Κείμενο UBS: Ενωμένες Βι-

βλικές Εταιρίες. (2) Κείμενο Westcott & Hort (3) Κείμενο Nestle. 

Το κείμενο UBS θεωρείται το πλέον αξιόπιστο και στις υποση-

μειώσεις του αναφέρει όλα τα υπάρχοντα χειρόγραφα και τους 

παπύρους με τις παραλλαγές των εδαφίων. Την περικοπή Μάρ-

κος Ις΄/16:9-20 την έχει μέσα σε αγκύλες και στις υποσημειώσεις 

γίνεται μια λεπτομερή καταγραφή των αρχαίων χειρογράφων και 

παπύρων, όπου εδάφια από την περικοπή αυτή, είτε παραλεί-

πονται, είτε αναφέρονται με διάφορες παραλλαγές.  
 

 Η επιστήμη της «κριτικής των κειμένων» της Καινής Δια-

θήκης έχει συσταθεί για τη μελέτη των αντιγράφων κάθε γραπτού 

κειμένου, του οποίου τα πρωτότυπα έχουν χαθεί ή καταστραφεί, 

με στόχο την απόκτηση του πρωτοτύπου, καθόσον από τα υπάρ-

χοντα 4.000 Ελληνικά και 8.000 Λατινικά κείμενα η διαφωνία για 

την αυθεντικότητά τους υπάρχει μόνο στο 2%, μέσα στο οποίο 

δεν συγκαταλέγεται το Μάρκος Ις/16:9-20, καθόσον έχει κριθεί 

ως αυθεντικό και αξιόπιστο, ερχόμενο σε πλήρη συμφωνία με τα 

υπόλοιπα κείμενα της Καινής Διαθήκης. 
 

 Λεπτομέρειες για το θέμα αυτό, ο ενδιαφερόμενος θα βρει 

στο βιβλίο των εκδόσεων μας με τίτλο «Η ΘΕΟΠΝΕΥΣΤΙΑ ΤΗΣ 

ΑΓΙΑΣ ΓΡΑΦΗΣ» (κωδικός 20). 
 
 

140 



 

 

 

 

Κεφάλαιο  ΔΕΚΑΤΟ  ΤΡΙΤΟ 
 

«ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ 

ΔΙΑ ΜΕΣΟΥ ΑΝΤΙΠΡΟΣΩΠΟΥ» 
 

 
 

 Η απελευθέρωση «δια μέσου αντιπροσώπου» ή «εν απου-

σία» είναι η απελευθέρωση ενός προσώπου που δεν είναι σω-

ματικά παρών και που κάποιος άλλος, παίρνοντας τη θέση του, 

αντιπροσωπεύει το πρόσωπο αυτό στη διαδικασία της απελευθέ-

ρωσης. Η βασική ερώτηση που πιθανόν να απασχολήσει τον α-

ναγνώστη είναι, εάν υπάρχει η δυνατότητα να εκβάλλουμε δαιμό-

νια από ένα πρόσωπο που βρίσκεται αρκετά χιλιόμετρα μακριά, 

από απόσταση. Αυτό πραγματοποιήθηκε από τον Ιησού Χριστό 

στην επίγεια διακονία Του, αρκετές φορές. Σε κάποια περίπτωση 

μια Χαναναία γυναίκα ήρθε προς Αυτόν, λέγοντάς Του «η θυγάτηρ 

μου κακώς δαιμονίζεται». Ο Ιησούς διέκρινε μεγάλη πίστη στη γυ-

ναίκα αυτή και της είπε: «Ω γύναι, μεγάλη σου η πίστις, ας γείνει εις 

σε, ως θέλεις και ιατρεύθη η θυγάτηρ αυτής ΑΠΟ ΤΗΣ ΩΡΑΣ ΕΚΕΙ-

ΝΗΣ» (βλ. Ματθαίος ΙΕ/15:22-28).  
 

 Το ίδιο συνέβηκε και στην περίπτωση του δούλου ενός Ρω-

μαίου εκατόνταρχου, τον οποίο ο Ιησούς θεράπευσε από μακριά 

(βλ. Ματθαίος Η/8:5-13). Εδώ αξίζει να σταθούμε λίγο παραπάνω 

και να αναφερθούμε σε μια ουσιώδη λεπτομέρεια που πρέπει να 

γνωρίζει ο διάκονος απελευθέρωσης, όταν προσεύχεται για κά-

ποιον που δεν είναι παρών.  
 

 Ευρισκόμενος ο Ιησούς στην Καπερναούμ τον πλησίασε 

ένας Ρωμαίος εκατόνταρχος και τον παρεκάλεσε να θεραπεύσει 

τον δούλο του που ήταν παραλυτικός, αλλά θεωρούσε ανάξιο τον 

εαυτό του να δεχτεί τον Ιησού στο σπίτι του, γι' αυτό στη συζήτη-

ση του λέγει: «Κύριε, δεν είμαι άξιος να εισέλθεις υπό την στέγην 

μου· αλλά μόνον ειπέ λόγον και θέλει ιατρευθεί ο δούλός μου. Διότι 

και εγώ είμαι άνθρωπος υπό εξουσίαν, έχων υπ' εμαυτόν στρατιώτας, 

141 



 

 

και λέγω προς τούτον, Ύπαγε, και υπάγει, και προς άλλον, Έρχου, 

και έρχεται, και προς τον δούλον μου, Κάμε τούτο, και κάμνει…» 

(Ματθαίος Η/8:8-9). Εδώ ο Ρωμαίος αξιωματικός ταύτιζε τη δική του 

εξουσία επάνω στους στρατιώτες του με την εξουσία του Ιησού 

επάνω στις αρρώστιες και στις πονηρές δυνάμεις. Με απλά λόγια 

λέγει στον Ιησού: "Δεν χρειάζεται να έρθεις στο σπίτι μου, από 
εδώ που βρισκόμαστε, διέταξε την αρρώστια και ο δούλος μου 
θα γιατρευτεί!!", όπως και έγινε στη συνέχεια, σύμφωνα με την 

περιγραφή του Ματθαίου: «Και είπεν ο Ιησούς προς τον εκατόνταρ-

χον, Ύπαγε, και ως επίστευσας, ας γείνει εις σε. Και ιατρεύθη ο δού-

λος αυτού κατά την ώρα εκείνη». 
 

 Αυτό που θα πρέπει να γνωρίζει και να το πιστεύει ο εργά-

της του Θεού είναι ότι έχει την ΙΔΙΑ δύναμη και εξουσία να συντρί-

βει τις δυνάμεις του Πονηρού, όπου και αν βρίσκεται, γιατί ο 

Λόγος του Θεού δεν δεσμεύεται, «ειπέ τον λόγον» και θα φανερω-

θεί η δόξα του Κυρίου Ιησού. 
 

 Την εξουσία αυτή ο Κύριος Ιησούς την έδωσε και στην εκ-

κλησία Του: «Αληθώς, αληθώς σας λέγω, όποιος πιστεύει εις Εμέ, τα 

έργα τα οποία κάμνω, ΚΑΙ ΕΚΕΙΝΟΣ ΘΕΛΕΙ ΚΑΜΕΙ και μ ε γ α λ ύ -

τ ε ρ α  τούτων θέλει κάμει…» (Ιωάννης ΙΔ/14:12). Από τη διακονία 

του αποστόλου Παύλου γνωρίζουμε ότι εκδιώχτηκαν δαιμόνια 

από πρόσωπα που δεν ήταν παρόντα. Αυτό έγινε δια μέσου χρι-

σμένων αντικειμένων: «Και ο Θεός έκαμνε διά των χειρών του Παύ-

λου ΘΑΥΜΑΤΑ ΜΕΓΑΛΑ (το αρχαίο κείμενο λέγει "δυνάμεις τε ού τας 

τυχούσας…" ), ώστε και επί τους ασθενείς εφέροντο από του σώματος 

αυτού ΜΑΝΔΗΛΙΑ ή ΠΕΡΙΖΩΜΑΤΑ, και έφευγον απ’ αυτών αι ασθέ-

νειαι, και ΤΑ ΠΟΝΗΡΑ ΠΝΕΥΜΑΤΑ εξήρχοντο απ’ αυτών...» (Πράξεις 

ΙΘ/19:11-12).  
 

 Φυσικά τα μαντήλια δεν είχαν κάποια "μαγική" δύναμη 

επάνω τους για να κάνουν θαύματα, αλλά ήταν η προσευχή που 

είχε γίνει επάνω σε αυτά και η προσευχή ενεργούσε, γι' αυτό και 

τα μαντήλια ή ότι άλλο είχε χρησιμοποιηθεί σαν μέσο την προ-

σευχή, μετά τα πετούσαν, ήσαν πλέον άχρηστα. Εάν τα θεωρού-

σαν "ιερά" και τα κρατούσαν, αυτό θα ήταν ειδωλολατρεία. 
 

142 



 

 

 Αν και βλέπουμε ότι αυτά που έκανε ο Θεός με τη διακονία 

του Παύλου αναφέρονται στην Αγία Γραφή σαν «δυνάμεις ου τυ-

χούσαι», δεν βιαζόμαστε να προεξοφλήσουμε ότι ο Θεός στις ημέ-

ρες μας δεν μπορεί να ενεργήσει, ή ότι δεν ενεργεί με τον ίδιο ή με 

παρόμοιους τρόπους. Η αλήθεια είναι ότι πολλοί πιστοί ΑΠΛΑ 

ΥΠΕΘΕΣΑΝ ότι κάτι τέτοιο «ΔΕΝ ΜΠΟΡΕΙ να γίνει» ή «δεν ΘΑ 

ΓΙΝΕΙ» και απέτυχαν να κάνουν δική τους την υπόσχεση του Κυ-

ρίου Ιησού ότι «και σεις μεγαλύτερα τούτων θα κάνετε», απέτυχαν 

να κάνουν δική τους τη ΔΥΝΑΜΗ και την ΕΞΟΥΣΙΑ που ο Θεός 

διέθεσε και γι’ αυτούς.   
 

 Μια περίπτωση θεραπείας από απόσταση αναφέρει και ο 

αδ. Χάμοντ από τη διακονία του:  
 

 «...Στην τοπική εκκλησία που υπηρετούσα, έφτασε μια ημέ-

ρα ένα μήνυμα, με το οποίο ζητούσαν προσευχή για κάποιον ιερα-

πόστολο στην Ινδία. Μάθαμε ότι βασανιζόταν από προβλήματα 

με την καρδιά του και ότι είχε υψηλή πίεση στο αίμα. Για να δοθεί 

βοήθεια στον ιεραπόστολο, χρίσαμε ένα μαντήλι με λάδι και προ-

σευχηθήκαμε επάνω σ’ αυτό. Μετά ταχυδρομήσαμε το μαντήλι 

στη διεύθυνσή του, μαζί με την οδηγία να βάλει το μαντήλι στο 

στήθος του όταν πηγαίνει να ξαπλώσει. Περιμέναμε την απάντησή 

σου και μερικές εβδομάδες αργότερα μας έγραψε, για να μας ανα-

φέρει ότι είχε θεραπευτεί τελείως».  
 

 Φυσικά δεν τον θεράπευσε το "μαντήλι", αλλά ο Ιησούς ή-

ταν που απάντησε στις προσευχές των αγίων που είχαν προσευ-

χηθεί επάνω στο μαντήλι, το οποίο στη συνέχεια ο ιεραπόστολος, 

ή θα το χρησιμοποίησε, ή θα το πέταξε, καθόσον δεν του έδωσε 

καμιά αξία, αφού εκπλήρωσε τον σκοπό της προσευχής. 
 

 Πολλοί γνωστοί υπηρέτες του Θεού στις ημέρες μας αναφέ-

ρουν ότι δαιμόνια εκβλήθηκαν με επιτυχία από απόσταση. Ένας 

απ’ αυτούς, ο Kenneth Hagin, γνωστός στην Ελλάδα από τα βι-

βλία του «Πώς να οδηγείσαι από το Πνεύμα του Θεού» και «Η 

εξουσία του πιστού» (εκδόσεις "Το Ανώγειο"), διηγείται πως έλαβε 

εξουσία επάνω στον δαίμονα του καρκίνου, που ήταν μέσα στην 

ανιψιά του: «...Κήρυττα στην Πενσυλβανία, όταν ξαφνικά ένα 

143 



 

 

βράδυ στο μέσον της λατρείας εν Πνεύματι, χιλιόμετρα μακριά 

από εκεί που βρισκόμουνα εγώ, ήρθα σε λογαριασμό με αυτό το 

δαιμονικό πνεύμα και το διέταξα να φύγει από μέσα της». Ο 

Ηagin βεβαιώνει ότι μετά το γεγονός αυτό, το κορίτσι είχε υποβλη-

θεί σε εκτεταμένες ιατρικές εξετάσεις και δεν μπόρεσαν να βρουν 

κανένα ίχνος καρκίνου σε όλο το σώμα της. 
 

 Υπάρχει η μαρτυρία πολλών εργατών του Κυρίου, στη δια-

κονία των οποίων υπήρξαν αρκετές περιπτώσεις με ενδιαφέρον, 

όπου άτομα απελευθερώθηκαν από απόσταση. Μια ακόμα περί-

πτωση που ξεχωρίζει και που αξίζει να την αναφέρουμε, διηγείται 

ο αδ. Φ.Μ. Χάμοντ: 
 

 «Οι γονείς μιας κοπέλας 25 περίπου ετών με επισκέφτηκαν 

και ζήτησαν προσευχή για την κόρη τους, η οποία ενώ ήταν ανα-

γεννημένη πιστή και βαπτισμένη με το άγιο Πνεύμα είχε σοβαρά 

προβλήματα. Ο δεσμός του γάμου της είχε σπάσει και ζούσε 

στην αμαρτία, έχοντας αναμιχτεί και στον πνευματισμό. Την 

περίοδο εκείνη, μόλις είχε κάνει μια εγχείριση στη μήτρα και ήδη 

ετοιμαζόταν για να αντιμετωπίσει και μια δεύτερη εγχείριση. Μαζί 

με όλα αυτά, είχε ατίθασο χαρακτήρα και όλα έδειχναν ότι δεν 

μπορούσε  να επικοινωνήσει με τους γονείς της. Ζούσε ανεξάρτη-

τη ήδη αρκετά χρόνια. 
 

 Οι γονείς της είχαν ακούσει για την απελευθέρωση από από-

σταση, δια αντιπροσώπου και μου ζήτησαν να κάνω διακονία επά-

νω τους για να βοηθηθεί η κόρη τους. Συμφώνησαν να καθήσουν, 

σαν αντιπρόσωποι, στη θέση της κόρης τους. Έτσι αρχίσαμε να 

διατάζουμε τα δαιμόνια να την εγκαταλείψουν. Ξεχωρίσαμε τα 

δαιμόνια εκείνα που την έκαναν να μένει στην αμαρτία και στην 

επαναστατικότητα και που της έβαζαν εμπόδια, ώστε να μην  μπο-

ρεί να ακολουθήσει την οδό του Κυρίου. Στο χρονικό διάστημα 

της διακονίας, η νεαρή κοπέλα ζούσε σε μια πόλη που απείχε 200 

μίλια. Μετά από λίγες ημέρες τηλεφώνησε στους γονείς της και 

τους ζήτησε να πάνε να την συναντήσουν. 
 

144 



 

 

 Όταν της διηγήθηκαν για την διακονία «εν απουσία» που 

είχε γίνει γι’ αυτήν, συγκατατέθηκε να έρθει κατευθείαν σε μας 

για να συνεχιστεί η διακονία. Η γυναίκα μου και εγώ την προσκα-

λέσαμε να έρθει να ζήσει για λίγο στο σπίτι μας. Απελευθερώθηκε 

από κάθε δαιμονική κατοχή και μέσα σε λίγες ημέρες συμμετείχε 

ενεργά στη διακονία μας και μας βοηθούσε να ελευθερωθούν και 

άλλοι από τα δεσμά του Διαβόλου. Φυσικά είχαμε το ενδιαφέρον 

να μάθουμε, τί ακριβώς της συνέβηκε, όταν εμείς διακονούσαμε 

για να την βοηθήσουμε. Αυτό που γνωρίζαμε ήταν ότι τα δαιμό-

νια είχαν εκδηλωθεί και στους δύο γονείς της, αλλά δεν γνωρί-

ζαμε, τι εμπειρία είχε αυτή η ίδια. Μας εξήγησε ότι αυτό που της 

συνέβηκε ήταν, ότι η σύγχυση που υπήρχε μέσα στο νου της δια-

λύθηκε. Είχε πολλές φορές αντιληφθεί ότι δεν ζούσε, όπως αυτή 

θα ήθελε να ζει και ήθελε ν’ αλλάξει τρόπο ζωής, κάτι όμως την 

εμπόδιζε συνέχεια να πραγματοποιήσει την απόφασή της.  
 

 Η διακονία απελευθέρωσης μέσω των γονιών της που κάνα-

με, της έδωσε αρκετή ελευθερία, ώστε να μπορέσει να ενεργήσει 

για να βοηθήσει τον εαυτό της. Μαζί με αυτό ο Κύριος θεράπευσε 

και το σώμα της, ώστε να μην υπάρχει πλέον ανάγκη εγχείρισης. 

Προηγουμένως οι γιατροί είχαν διαγνώσει έναν όγκο στην ωοθή-

κη της. Επιτιμήσαμε το δαιμόνιο του όγκου και ο πόνος εξαφανί-

στηκε μέσα από το σώμα της. Όταν επέστρεψε στο γιατρό, αυτός 

ομολόγησε ότι δεν μπορούσε να βρει ούτε ίχνος από τον όγκο. 

Μετά από την εξέταση αυτή, αφού πέρασαν 6 μήνες πήγε πάλι για 

εξέταση και ο γιατρός την απέλυσε σαν θεραπευμένη».   
   

 Πρέπει να το καταλάβουμε πολύ καθαρά ότι η διακονία «εν 

απουσία» με κανέναν τρόπο δεν έχει σαν σκοπό να ασκήσει 

έλεγχο επάνω σε κάποιο πρόσωπο. Τέτοιος τρόπος ελέγχου 

θα ήταν καθαρά σατανικός, με μορφή μαγείας. Ποτέ δεν πρέπει 

αυτό να γίνει επιθυμία μας, ώστε να ασκήσουμε έλεγχο επάνω 

στις ζωές των άλλων. Σε κάθε περίπτωση, όταν ένα άτομο είναι 

κάτω από ισχυρή επιρροή δαιμονίων και η θέλησή του είναι δε-

σμευμένη, ώστε το ίδιο να μην μπορεί να βοηθήσει τον εαυτό του, 

145 



 

 

η διακονία από απόσταση μπορεί να ελευθερώσει τη θέλησή του 

από τα δεσμά των πονηρών πνευμάτων, με κύριο σκοπό να μπο-

ρέσει στη συνέχεια το ίδιο το άτομο να ενεργήσει με τη θέλησή 

του για βοήθειά του. Αφού γίνει αυτό, το άτομο είναι ελεύθερο να 

αποφασίσει εάν θα ακολουθήσει ή όχι τον Κύριο Ιησού. 
 

 Η διακονία «εν απουσία» είναι μια μορφή μεσολάβησης. Τέ-

τοιο είδος διακονίας έχει αποδειχτεί αποτελεσματικό μόνο, όταν 

αυτός που «κάθεται» στη θέση του άλλου, είναι πρόθυμος να 

σηκώσει τα βάρη του άλλου. Αυτός που υπηρετεί σαν αντιπρό-

σωπος πρέπει να έχει το ίδιο πνεύμα που είχε ο Ιησούς, όταν 

«τας αμαρτίας ημών Αυτός εβάστασε ΕΝ ΤΩ ΣΩΜΑΤΙ Αυτού επί του 

ξύλου» (Α΄ Πέτρου Β/2:24). Όπως ο Κύριος Ιησούς βάσταξε επάνω 

στο σώμα Του τη δική μου και τη δική σου αμαρτία, η ψυχή Του 

υπέφερε και το σώμα Του πόνεσε εξαιτίας των αμαρτιών μας, έτσι 

και εμείς όταν βάζουμε τους εαυτούς μας, σαν αντιπρόσωπους, 

για να ελευθερωθούν άλλοι, πρέπει να γνωρίζουμε ότι θα υποφέ-

ρουμε. Αυτό απαιτεί μεγάλη αγάπη για το άτομο του οποίου παίρ-

νουμε τη θέση. 
 

 Ο Ιησούς είπε: «Αύτη είναι η εντολή μου, να αγαπάτε αλλή-

λους, καθώς (Εγώ) σας αγάπησα. Μεγαλητέρα ταύτης αγάπην δεν έχει 

ουδείς, (από) του ΝΑ ΒΑΛΕΙ ΤΗΝ ΨΥΧΗΝ ΑΥΤΟΥ υπέρ των φίλων 

αυτού» (Ιωάννης ΙΕ/15:12-13). Πως μπορεί κάποιος να βάλει την 

ψυχή του υπέρ των αδελφών του; Με ποιον τρόπο; Θυσία είναι 

να πάρεις επάνω σου το πρόβλημα που έχει ο αδελφός σου. Αυ-

τό σημαίνει ότι, εάν είναι άρρωστος να ζητήσεις από τον Κύριο να 

μοιραστείς το φορτίο του, πες Του: «Κύριε ζητώ να μου επιτρέ-
ψεις να μοιραστώ με τον αδελφό μου το φορτίο της ασθένειας 
του και του πόνου του, ώστε να μπορέσεις να τον θεραπεύσεις 
πιο γρήγορα». Εάν ο αδελφός σου είναι δεμένος πνευματικά και 

έχει ανάγκη απελευθέρωσης, από πονηρά δαιμονικά πνεύματα, 

τότε «κάθισε» εσύ στη θέση του, γίνε εσύ ο «αντιπρόσωπός» του 

και σήκωσε στους δικούς σου ώμους τις όποιες συνέπειες μιας 

απελευθέρωσης.  
 

 Ο Παύλος μας προτρέπει για το θέμα αυτό, λέγοντας: 
 

146 



 

 

 «…Διά της αγάπης δουλεύετε ΑΛΛΗΛΟΥΣ» (Γαλάτας Ε/5:13).  
 

 «…ΑΛΛΗΛΩΝ τα βάρη βαστάζετε, και ούτως εκπληρώνετε τον 

νόμον του Χριστού» (Γαλάτας ς΄/6:2). 
 

 «Οφείλομεν δε ημείς οι δυνατοί να βαστάζωμεν τα ασθενήματα 

ΤΩΝ ΑΔΥΝΑΤΩΝ» (Ρωμαίους ΙΕ/15:1).  
 

 Η γιατρός Ρεββέκα Μπράουν (Dr.Rebbecca Brown) στο βιβλίο 

της «ΗΡΘΕ ΝΑ ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΕΙ ΤΟΥΣ ΑΙΧΜΑΛΩΤΟΥΣ» αναφέρει μια 

ενδιαφέρουσα περίπτωση, για το πως μπορεί κάποιος, κινούμε-

νος από αγάπη να πάρει επάνω του το φορτίο του άλλου. Αφη-

γείται η ίδια:  
 

 «Πριν από λίγο καιρό, ένας αδελφός εν Χριστώ με τον ο-

ποίο εργάζομαι καθημερινά, τραυματίστηκε στην πλάτη. Το τραύ-

μα του ήταν αρκετά σοβαρό και ο γιατρός του όρισε να παρα-

μείνει εντελώς κλινήρης. Γνώριζα ότι ήταν απαραίτητος για την 

εργασία μας και η απουσία του θα δημιουργούσε πρόβλημα. Κα-

θώς προσευχόμουν για τη θεραπεία του, είπα στον Κύριο ότι, εάν 

ήταν θέλημά Του, ήμουν πρόθυμη να μοιραστώ το τραύμα 

του. Αργότερα, καθώς απορροφήθηκα από τις διάφορες δραστη-

ριότητες της ημέρας, ξέχασα τελείως το αίτημά μου αυτό προς τον 

Θεό. Πιο αργότερα, την ίδια ημέρα, όταν κάποια στιγμή πήγα να 

σηκωθώ από τη θέση μου, ως συνήθως βιαστικά, με έκπληξη έπε-

σα προς τα πίσω. Η πλάτη μου πονούσε τόσο πολύ, ώστε μετά 

βίας μπορούσα να κινηθώ. Αμέσως απευθύνθηκα προς τον Κύ-

ριο Ιησού και Τον ρώτησα "τι είχε συμβεί" και Εκείνος γρήγορα 

μου υπενθύμισε το πρωινό μου αίτημα στην προσευχή και τώρα 

μου επέτρεψε να μοιραστώ με τον αδελφό μου το τραύμα του.  
 

 Το ίδιο βράδυ, αυτός ο αδελφός τηλεφώνησε στη δουλειά 

και ήταν χαρούμενος που μπορούσε να σταθεί στα πόδια του, παρ’ 

όλο που ο πόνος εξακολουθούσε να υπάρχει. Μέσα σε πέντε ημέ-

ρες ο Κύριος θεράπευσε εντελώς την πλάτη του, προς έκπληξη 

του γιατρού του. Τις πέντε εκείνες ημέρες καθημερινά προσευχό-

μουν για το πρόβλημά του. Κάθε φορά που προσπαθούσα να με-

τακινηθώ, θυμόμουν να προσευχηθώ, εξαιτίας του πόνου που μοι-

147 



 

 

ραζόμουν. Όταν ο Κύριος Ιησούς θεράπευσε τελείως την πλάτη 

του, απαλλάχτηκα και εγώ από τον πόνο».       
 

 Ο χριστιανός στρατιώτης πρέπει να γνωρίζει ότι ο πόλεμος 

είναι πραγματικός και οι τραυματισμοί είναι πραγματικοί. Χρεω-

στούμε να βοηθούμε με σπλάχνα φιλαδέλφειας ο ένας τον άλλον 

και να σηκώνουμε τα βάρη αλλήλων. 
 

 Πότε πρέπει να χρησιμοποιούμε τη διακονία με αντι-

πρόσωπο; Πιστεύω ότι θα πρέπει να την αρχίζουμε μόνο όταν 

έχουμε την οδηγία του Πνεύματος του Κυρίου. Εύκολα μπορεί να 

μας εξαπατήσει ο εχθρός, ή η σάρκα μας και να μας κάνει να 

ενεργήσουμε από ανθρώπινη συμπάθεια, ή για να ευχαριστήσου-

με κάποιον, ή μπορεί να υπάρχει και ιδιοτέλεια, να φανούμε 

στους άλλους ότι είμαστε πνευματικοί. Το τελευταίο βέβαια θα 

είναι για δική μας καταστροφή. Ας αφήνουμε στις περιπτώσεις 

αυτές τον Κύριο να μας οδηγεί.   
 
 
 
 
 

 

148 



 

 

 

Κεφάλαιο  ΔΕΚΑΤΟ  ΤΕΤΑΡΤΟ 
 

 «ΔΙΑΚΟΝΙΑ ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗΣ 

ΣΕ ΠΑΙΔΙΑ» 
 

 
 

 Το κεφάλαιο αυτό έχει γραφτεί αποκλειστικά από την Άϊντα 

Μακ Χάμοντ, η οποία έχει ειδικευτεί στον τομέα της απελευθέ-

ρωσης σε παιδιά και αναφέρει τις προσωπικές της εμπειρίες από 

την πλούσια διακονία της, οι οποίες είναι χαρακτηριστικές και ιδιά-

ζουσες. Η περίπτωση της απελευθέρωσης της μικρής Μαρίας 

που αναφέρεται στο κεφάλαιο αυτό είναι συγκλονιστική. Η αφή-

γηση ανήκει στην ίδια, ενώ οι υπογραμμίσεις, τα έντονα γράμ-

ματα, υπότιτλοι και τα λοιπά στοιχεία διαμόρφωσης του κειμένου 

ανήκουν στην έκδοση: 
 

1. Τα πονηρά δαιμονικά πνεύματα μπορούν να εισχωρήσουν 

ακόμα και μέσα στο έμβρυο, πριν αυτό γεννηθεί, ή και σε πολύ μι-

κρά παιδιά. Είναι φανερό λοιπόν ότι και στις περιπτώσεις αυτές 

υπάρχει κάποιο είδος απελευθέρωσης, που πρέπει να ακολουθη-

θεί. Τα δαιμόνια εκβάλλονται μέσα από τα ΠΑΙΔΙΑ, με τον ίδιο 

τρόπο που εκβάλλονται και μέσα από τους ΕΝΗΛΙΚΕΣ. Στην 

περίπτωση αυτή, θα υπάρξουν και εκδηλώσεις των πνευμάτων 

που φεύγουν μέσα από τη μύτη ή από το στόμα, όπως και στα 

άλλα είδη απελευθέρωσης. 
 

 Είναι γενικά σχετικά εύκολο να απελευθερωθεί ένα παιδί 

από την επιρροή των ακαθάρτων πνευμάτων, επειδή τα πνεύμα-

τα δεν είναι πολύ καιρό μέσα του και δεν έχουν βαθιές ρίζες, αλλά 

και επειδή υπάρχει ειδική θεϊκή προστασία για τα παιδιά. Υπάρ-

χουν βέβαια και οι εξαιρέσεις σ’ αυτό τον κανόνα, σε περιπτώσεις 

παιδιών που έχουν εκτεθεί σε επίθεση ακαθάρτων πνευμάτων, 

κάτω από ακραίες συνθήκες. Κατά συνέπεια, μπορεί να υπάρ-

ξουν πολύ δραματικές εκδηλώσεις των πονηρών πνευμάτων ακό-

149 



 

 

μα και στα παιδιά. Αναφέρω αμέσως παρακάτω τρεις περιπτώ-

σεις εκβολής δαιμονίων σε παιδιά, διαφόρων ηλικιών: 
 

(α) Ένα χριστιανικό ζευγάρι, νεαρής ηλικίας, έφερε για διακονία 

το μωρό τους, το οποίο ήταν μόλις τριών μηνών. Ήταν το πρώ-

το τους παιδί και μεταξύ τους είχε αρχίσει έντονη διαφωνία για το 

πώς θα έπρεπε να το αναθρέψουν. Σε κάποια περίπτωση, υπήρ-

ξε μεταξύ τους ένας μεγάλος καυγάς επάνω στο θέμα αυτό, που 

κατέληξε να γίνει ένα βίαιο επεισόδιο. Ενώ εκείνοι καυγάδιζαν το 

παιδί άρχισε να κλαίει και αυτό συνεχιζόταν με ένταση και τις 

επόμενες ημέρες. Ήταν πλέον φανερό ότι το παιδί άρχισε να υπο-

φέρει από την επιρροή πνευμάτων βασανισμού. Κράτησα το 

μωρό στα χέρια μου και άρχισα να διατάζω τα πνεύματα που 

προκαλούσαν τις διαταραχές να φύγουν. Καθώς το πρώτο 

πνεύμα έβγαινε το παιδί σφίχτηκε και ξεφώνισε. Στη συνέχεια 

έφυγαν άλλα δύο πνεύματα με τον ίδιο τρόπο. Έπειτα το μωρό 

ησύχασε και σύντομα είχε αποκοιμηθεί.  
 

(β) Ένα άλλο κοριτσάκι ηλικίας 4 ετών περίπου απελευθερώ-

θηκε, ενώ καθόταν στα πόδια μου και διάβαζε την εικονογραφη-

μένη του Βίβλο. Καθώς της εξηγούσα τις εικόνες, το Πνεύμα του 

Θεού με οδήγησε, να αρχίσω σιγά σιγά να της μιλάω για την προ-

σωπικότητα των πονηρών πνευμάτων που την βασάνιζαν και 

ταυτόχρονα άρχισα να τα επιτιμώ. Κάθε πονηρό πνεύμα που διέ-

ταζα να φύγει, έφευγε με ένα βήξιμο. 
 

(γ) Στην περίπτωση δύο άλλων παιδιών που ανήκαν στην ίδια 

οικογένεια, χρησιμοποιήσαμε έναν πιο "ανεπίσημο" τρόπο. Αυτά 

τα παιδιά ήταν πολύ απείθαρχα και ατίθασα και προκαλούσαν 

μεγάλη ταραχή στους γονείς τους. Μετά την απελευθέρωσή τους, 

ήταν τόσο μεγάλη η αλλαγή επάνω τους, που ακόμα και άτομα, 

που δεν ανήκαν στην ίδια οικογένεια, άρχισαν να σχολιάζουν επί 

μακρόν το γεγονός αυτό. 
 

2. Όταν τα παιδιά βρίσκονται στην ηλικία των 5 ή 6 χρονών, 

μπορείς συνήθως να τους δώσεις μια απλή εξήγηση, για το τι 

πρόκειται να συμβεί κατά τη διάρκεια της εκβολής των πονηρών 

πνευμάτων, πριν να αρχίσεις τη διακονία. Πρέπει να τους δώ-

150 



 

 

σεις να καταλάβουν ότι ΔΕΝ ΜΙΛΑΣ ΣΕ ΑΥΤΑ ΤΑ ΙΔΙΑ, αλλά ΣΤΑ 

ΠΝΕΥΜΑΤΑ ΠΟΥ ΒΡΙΣΚΟΝΤΑΙ ΜΕΣΑ ΤΟΥΣ, διαφορετικά μπορεί 

να τα προσβάλλεις ή να τα τρομάξεις με τα λόγια που απευ-

θύνεις στα πνεύματα. Συνήθως τα παιδιά, μέσα στην απλότητα 

τους, δείχνουν μεγαλύτερη προθυμία στο να συνεργαστούν απ' 

ότι οι μεγάλοι. Επειδή συνήθως το παιδί αισθάνεται μεγαλύτερη 

ασφάλεια όταν το κρατάει κάποιος από τους γονείς του, είναι κα-

λύτερα ένας από τους γονείς να παρευρίσκεται και αυτός στη 

διαδικασία της απελευθέρωσης.  
 

 Ο υπηρέτης του Θεού που κάνει τη διακονία αυτή, θα πρέ-

πει να μάθει να διακρίνει τις εκδηλώσεις εκείνες του παιδιού, που 

οφείλονται στην επίδραση των δαιμονίων, τα οποία έχουν αρχίσει 

να ανησυχούν. Μπορεί τα δαιμόνια να κάνουν το παιδί να μην 

θέλει να το κρατήσει κανένας, ή μπορεί να το κάνουν να ξεφωνί-

ζει, να κλαίει, να δείχνει σημεία φόβου, ή ακόμα και τρόμου. Μια 

συνηθισμένη τακτική των δαιμονίων είναι ότι, θα επιχειρήσουν 

με διάφορους τρόπους να κάνουν τον εργάτη του Θεού ή 

τους γονείς του παιδιού να πιστέψουν ότι ΤΟ ΙΔΙΟ ΤΟ ΠΑΙΔΙ 

ΠΟΝΑΕΙ ή ΠΛΗΓΩΝΕΤΑΙ, ώστε να τους κάνει να διακόψουν τη 

διακονία απελευθέρωσης και έτσι εκείνα να μπορέσουν να 

κρατήσουν τη θέση τους.  
 

 Ειδικά κατά τη διάρκεια της εκβολής δαιμονικών πνευμάτων 

από παιδιά θα πρέπει να έχουμε υπόψη μας ότι δεν είναι τόσο Η 

ΕΝΤΑΣΗ ΤΗΣ ΦΩΝΗΣ, που κάνει τα πνεύματα να φύγουν, αλλά  

Η ΕΞΟΥΣΙΑ που έχει το ΟΝΟΜΑ και το ΑΙΜΑ του Ιησού Χρι-

στού. Μπορείς να διατάξεις τα πνεύματα να φύγουν με τέτοια 

ηρεμία και απλότητα, που ακόμα και το παιδί μπορεί να μην κατα-

λάβει καθόλου για τι ακριβώς πράγμα πρόκειται. 
 

- Πώς μπορεί τα μικρά παιδιά να κρατήσουν τα δαιμονικά 

πνεύματα μακριά τους, μετά από την απελευθέρωσή τους; 
 

 Επειδή τα παιδιά σε αυτή την ηλικία δεν μπορεί να είναι 

υπεύθυνα για τον εαυτό τους, γιατί ακόμα δεν μπορούν να διακρί-

νουν συνειδητά το καλό και το κακό, η ευθύνη βαρύνει αποκλει-

στικά τους γονείς, ή αυτούς που έχουν την κηδεμονία τους. 

151 



 

 

Θα παρατηρήσετε μέσα στον Λόγο του Θεού ότι, όσες φορές ο 

Κύριος Ιησούς θεράπευε ή ελευθέρωνε παιδιά, συνήθως κάποιος 

από τους γονείς ήταν παρών. Η ευθύνη για την καθαρότητα των 

παιδιών ανήκει στους γονείς, οι οποίοι είναι οι πνευματικοί φρου-

ροί των παιδιών τους. 
 

 

3. Στη συνέχεια θα σας παρουσιάσω τους παράγοντες εκεί-

νους που παίζουν βασικό ρόλο στην απελευθέρωση ενός παιδιού 

και σαν παράδειγμα αυτού θα σας αναφέρω μια περίπτωση, που 

πιστεύω ότι είναι αρκετά χαρακτηριστική: 
 

 Η πιο παραστατική απελευθέρωση παιδιού που έχω αντιμε-

τωπίσει, ήταν η περίπτωση ενός μικρού κοριτσιού 6 ετών, που το 

έφερε ο πατέρας του και ονομαζόταν Μαρία. Στη συζήτηση που 

είχαμε με τον πατέρα της, χωρίς να είναι μπροστά το κορίτσι, μας 

μίλησε για τις δυσκολίες που αντιμετώπιζε στην ανατροφή της κό-

ρης του. Είχε χωρίσει από τη σύζυγό του και μόνος του είχε ανα-

λάβει την ανατροφή της. Ανέφερε ότι ήταν πολύ δύσκολο να τα 

βγάλει κάποιος πέρα με αυτό το κορίτσι, επειδή ήταν πολύ πει-

σματάρικο, εγωκεντρικό και γεμάτο αντίδραση. Αυτό που τον 

έκανε να ανησυχεί περισσότερο ήταν το γεγονός ότι το κορίτσι με 

τον τρόπο του τον επηρέαζε τόσο πολύ, ώστε να τον κάνει να ορ-

γίζεται και να την τιμωρεί πολύ σκληρά. Του είπαμε ότι και οι δύο 

(και αυτός και η κόρη του) χρειάζονταν απελευθέρωση και την 

επόμενη φορά θα έπρεπε να έρθουν μαζί.  
 

 Μερικές ημέρες αργότερα, η Μαρία ήρθε με τον πατέρα της 

κατευθείαν από το σχολείο της. Καθώς εγώ προσπαθούσα να την 

κάνω να εξοικειωθεί μαζί μου και της εξηγούσα ότι αυτό που ήθε-

λα ήταν να προσευχηθώ μαζί της, εκείνη ήπιε περίπου μισό λίτρο 

πορτοκαλάδα από το θερμός που κρατούσε μαζί της. Είχε μια φο-

βερή υπέρ ενεργητικότητα, ανεβοκατέβαινε στο κάθισμά της και 

ήταν εντελώς αδύνατον να καθίσει ήσυχα, εξαιτίας της ανησυχίας 

της, κατά τη διάρκεια της συνομιλίας μας. 
 

 Της είπα λοιπόν: «Μαρία, ο πατέρας σου, μού είπε ότι ξέ-
ρεις πως υπάρχουν ακάθαρτα πνεύματα;» Άνοιξε τα μάτια της 

διάπλατα και άρχισε να μου λέγει με μεγάλη σοβαρότητα ότι κάθε 

152 



 

 

βράδυ έπρεπε να πάει να δει μόνη της, εάν όλες οι πόρτες και τα 

παράθυρα ήταν κλειστά, πριν η ίδια μπορέσει να πάει για ύπνο. 

Αν τυχόν ξυπνούσε το βράδυ και πήγαινε να πιει νερό, έπρεπε 

ξανά να πάει να βεβαιωθεί εάν όλες οι πόρτες ήταν κλειστές, πριν 

μπορέσει να ξανακοιμηθεί.  
 

 Με τη σειρά μου, της είπα:  

 «Ναι, αυτός είναι ο ΦΟΒΟΣ Μαρία, έχεις δαιμόνια φό-

βου μέσα στο σώμα σου. Αυτά είναι που σε κάνουν να φοβά-
σαι και εγώ θέλω να προσευχηθώ για σένα και να τα κάνω να 
φύγουν από μέσα σου. Τώρα βλέπεις έχουν μπει μέσα σου, 

όμως θα προσευχηθώ για σένα και εκείνα θα φύγουν μέσα 
από το στόμα σου».  
 

 Δέχτηκε τα λόγια μου με μια απλή παιδική πίστη. Στη συνέ-

χεια της ζήτησα να καθίσει δίπλα μου, επάνω σε έναν από τους 

πάγκους της εκκλησίας, καθώς προσευχόμουν. Έκανε αυτό που 

της ζήτησα, αλλά όμως ήταν τόσο ανήσυχη που αναγκάστηκα να 

την πάρω στην αγκαλιά μου για να μπορέσει να μείνει ήσυχη. 

Καθόταν λοιπόν με την πλάτη γυρισμένη προς εμένα. Άρχισα με 

μια προσευχής πίστης, λέγοντας ότι εμπιστευόμουν τον Κύριο 

Ιησού και ότι Αυτός ήταν δυνατός να την ελευθερώσει τελείως. 
 

 Όπως προσευχόμουν, άκουσα πολύ καθαρά το Πνεύμα του 

Θεού να μου λέγει να μην υψώσω τη φωνή μου, να κρατήσω 

τον τόνο της φωνής μου χαμηλότερο απ’ ότι είναι κατά τη διάρκεια 

μιας κανονικής συνομιλίας. Μου είπε επίσης, ότι θα έβγαινε από 

το στόμα της Μαρίας, θα ήταν εμπνευσμένο από τα δαιμό-

νια, ή ακόμα ότι τα ίδια τα δαιμόνια θα μιλούσαν. 
 

   Έπειτα απευθύνθηκα στα ίδια τα δαιμόνια και είπα:  
 

 «Θέλω να ξέρετε δαιμόνια ότι η Μαρία ΕΙΝΑΙ ΚΑΛΥΜΜΕΝΗ 

ΜΕ ΤΟ ΑΙΜΑ ΤΟΥ ΙΗΣΟΥ ΧΡΙΣΤΟΥ εξαιτίας του πατέρα της και της 
σχέσης που εκείνος έχει με τον Κύριο.... 
  

 Όπως στις ημέρες του Μωυσή, όπου ο πατέρας ράντιζε με 
αίμα τους παραστάτες του σπιτιού του, ώστε ολόκληρη η οικο-

153 



 

 

γένειά του να είναι καλυμμένη, έτσι και η Μαρία τώρα είναι 

κάτω από την κάλυψη του αίματος του Ιησού.....  
 

 Επίσης, εσείς πνεύματα που κατοικείτε μέσα στο σώμα 
της, θέλω να γνωρίζετε ότι ο πατέρας της, άκουσε και παραδέ-
χτηκε την αλήθεια του Λόγου του Θεού, όσον αφορά εσάς τα 
δαιμονικά πνεύματα. Ξέρει τώρα ότι ενάντια σε εσάς πάλευε 
τόσο καιρό και όχι ενάντια στην Μαρία». 
 
 

   Εκείνη τη στιγμή αντιλήφτηκα ότι η Μαρία κάτι ψιθύριζε και 

έσκυψα το κεφάλι μου πιο κοντά της για να ακούσω, και έλεγε: 

«Δεν μου αρέσουν καθόλου αυτά που λες». Εγώ απάντησα:  
 

 «Το ξέρω δαιμόνια ότι δεν σας αρέσει, ΓΙΑΤΙ ξέρω τι συμ-
βαίνει με εσάς, βασανίζατε την Μαρία πριν ακόμα γεννηθεί. 
Ενώ ήταν ακόμα στην κοιλιά της μητέρας της, μερικά από εσάς 
είχατε βρει είσοδο μέσα της. Όμως ο Θεός μου λέγει ότι ΤΩΡΑ 

ΔΕΝ ΕΧΕΤΕ ΠΙΑ ΔΙΚΑΙΩΜΑ ΝΑ ΚΑΤΟΙΚΕΙΤΕ ΜΕΣΑ ΤΗΣ άλλο…»  
  

 Με σφιγμένα τα χείλη και με έντονο εχθρικό τόνο το δαιμό-

νιο διαμαρτυρήθηκε, λέγοντας τα ίδια και κομπιάζοντας: «Δεν… 

δεν ....μου αρέσουν καθόλου …αυτά που λες». 
 

   Με προσοχή συνέχισα να κρατάω τον τόνο της φωνής μου 

χαμηλό, καθώς του αποκρίθηκα: «Τώρα τα πράγματα δεν πρό-
κειται να καλλιτερέψουν πια για σένα δαιμόνιο, αλλά θα χειρο-
τερέψουν, ΕΠΕΙΔΗ σήμερα εσύ θα φύγεις από εκεί μέσα, ΣΗΜΕ-

ΡΑ ΘΑ ΧΑΣΕΙΣ ΤΟ ΣΠΙΤΙ ΣΟΥ».  
 

  Πάνω σ’ αυτό το δαιμόνιο ξεφώνισε και διαμαρτυρήθηκε λέ-

γοντας: «Δεν μου αρέσουν όλα αυτά που λες, και τώρα πάψε». Εγώ 

απάντησα: «Όχι μόνο δεν θα πάψω, αλλά το αντίθετο, θα συνε-

χίσω να μιλάω, μέχρις ότου εσύ θα φύγεις από εκεί μέσα…». 
Έπειτα συνέχισα να μιλάω στα δαιμονικά πνεύματα: «…Και τώρα 
εσείς δαιμόνια, αρχίστε να εκδηλώνεστε ποιοι είστε, ένας-ένας, 
στο όνομα του Ιησού Χριστού». 
 
 

154 



 

 

   Πνεύμα ΑΠΟΡΡΙΨΗΣ: Αμέσως η Μαρία άρχισε να λέγει 

ψιθυριστά: «Δεν με ΑΓΑΠΑΣ, εάν με αγαπούσες δεν θα με κρατούσες 

έτσι σφικτά». Εγώ απάντησα: «Πολύ σωστά ΔΑΙΜΟΝΙΟ ΑΠΟΡΡΙ-

ΨΗΣ, εσύ είσαι αυτός που δεν την αφήνεις να έχει καμιά σχέση 
αγάπης με κανέναν γύρω της. ΕΣΥ ΕΙΣΑΙ ΠΟΥ ΤΗΝ ΚΑΝΕΙΣ ΝΑ ΝΟ-

ΜΙΖΕΙ ΟΤΙ, ΚΑΝΕΝΑΣ ΔΕΝ ΤΗΝ ΑΓΑΠΑ, και το πιο άσχημο απ’ όλα 
την κάνεις να νομίζει ότι ΟΥΤΕ ΚΑΙ Ο ΘΕΟΣ Ο ΙΔΙΟΣ ΔΕΝ ΤΗΝ ΑΓΑ-

ΠΑ. Τώρα θα φύγεις από μέσα της πνεύμα απόρριψης στο 
όνομα του Κυρίου Ιησού» 
 

 Ένα, ένα τα δαιμόνια άρχισαν να εκδηλώνουν τη φύση τους 

και έφευγαν τόσο γρήγορα, που τις περισσότερες φορές μόλις 

που προλάβαινα να πω το όνομα του προηγουμένου και το επό-

μενο είχε και εκείνο ήδη φύγει. Τα πνεύματα στο μεταξύ προσπα-

θούσαν να κάνουν την Μαρία να φύγει από την αγκαλιά μου, ενώ 

μέχρι εκείνη τη στιγμή την κρατούσα χωρίς κόπο. Έτσι αναγκά-

στηκα να βάλω το ένα της πόδι ανάμεσα στα δικά μου, κρατώντας 

την κοντά μου αιχμαλωτισμένη.  
 

   Πνεύμα ΜΙΣΟΥΣ: Στη συνέχεια το δαιμόνιο του ΜΙΣΟΥΣ 

έβαλε το κορίτσι να κολλήσει το πρόσωπό της στο δικό μου πρό-

σωπο και να φωνάξει με όλη του τη δύναμη: «Σε μισώ». Χωρίς 

να υψώσω τον τόνο της φωνής μου, είπα στο δαιμόνιο; «Βγες 
έξω τώρα, εσύ δαιμόνιο του μίσους». 
 

   Πνεύμα ΦΟΝΟΥ: Τότε εκείνη άρχισε να φωνάζει: «Θέλω 

ένα μαχαίρι, δώστε μου ένα μαχαίρι!». Εγώ θέλησα να μάθω, λέγο-

ντας: «Και τι θα το κάνεις το μαχαίρι;» Το δαιμόνιο έκανε τη Μα-

ρία να τρίζει τα δόντια της και να φωνάζει: «Θα σε σκοτώσω! Θα 

σε σκοτώσω!». Το πονηρό πνεύμα είχε αποκαλυφθεί, γιατί ήταν 

αυτό που μιλούσε από το στόμα της Μαρίας, δεν ήταν δυνατόν 

ένα μικρό κοριτσάκι να λέει αυτά τα λόγια και να τα εννοεί. Τότε 

εγώ με την εξουσία του ονόματος του Ιησού είπα στο πονηρό 

πνεύμα: «Εντάξει, ΔΑΙΜΟΝΙΟ ΤΟΥ ΦΟΝΟΥ στο όνομα του Ιησού 
βγες έξω αμέσως». 
 

155 



 

 

   Πνεύμα ΠΕΡΙΦΡΟΝΗΣΗΣ: Αμέσως μετά η Μαρία σηκώ-

θηκε επάνω, τράβηξε τους ώμους της προς τα πίσω, έβαλε τα χέ-

ρια της επάνω στους γοφούς της και αποκρίθηκε λέγοντας: «Κα-

νείς δεν πρόκειται να μου πει εμένα, τι να κάνω και τι να μην κάνω». 

Τότε εγώ είπα: «ΠΝΕΥΜΑ ΠΕΡΙΦΡΟΝΗΣΗΣ, βγες έξω αμέσως».  
 

   Πνεύμα ΕΓΩΙΣΜΟΥ και ΠΕΙΣΜΑΤΟΣ: Καθώς το επόμενο 

δαιμόνιο μίλησε, ο τόνος της φωνής του κοριτσιού άλλαξε χαρα-

κτηριστικά και είπε: «Θα κάνω, μόνο ότι θέλω να κάνω εγώ». Αμέ-

σως είπα: «Πνεύμα του ΕΓΩΙΣΜΟΥ, βγες τώρα έξω!!!». Έπειτα η 

φωνή της άλλαξε ξανά και είπε: «Ποτέ δεν θα με βγάλεις από εδώ 

μέσα». Εγώ επέμενα, λέγοντας: «ΠΕΙΣΜΑ, και εσύ είσαι υπο-
χρεωμένο να φύγεις!!!» 
 

   Πνεύμα ΔΙΑΝΟΗΤΙΚΗΣ ΑΣΘΕΝΕΙΑΣ: Αμέσως μετά η 

Μαρία σήκωσε τα χέρια της, σαν να ήταν άρπαγες και τα έφερε 

μπροστά στο πρόσωπό μου, τα μάτια της γυάλιζαν και ξεφώνιζε. 

Εγώ είπα: «ΤΡΕΛΑ, βγες έξω από την Μαρία στο όνομα του Ιη-
σού». Τότε εκείνη άρχισε να ανακατώνει τα μαλλιά της και να κου-

νάει το κεφάλι της με φόρα. Εγώ βλέποντας αυτό, είπα: «ΔΙΑΝΟΗ-

ΤΙΚΗ ΑΣΘΕΝΕΙΑ και ΠΑΡΑΦΡΟΣΥΝΗ, βγείτε έξω στο παντοδύναμο 
όνομα του Κυρίου Ιησού». 
 

   Πνεύμα ΣΧΙΖΟΦΡΕΝΕΙΑΣ: Αμέσως μετά κάλεσα ΤΟ ΔΑΙ-

ΜΟΝΙΟ ΤΗΣ ΣΧΙΖΟΦΡΕΝΕΙΑΣ, λέγοντας με επιτακτική φωνή:  
 

 «Εσείς δαιμόνια της σχιζοφρένειας έχετε σειρά τώρα, 
διατάζω ολόκληρο ΤΟ ΧΕΡΙ ΤΗΣ ΣΧΙΖΟΦΡΕΝΕΙΑΣ να βγει έξω, 
διατάζω να βγουν έξω και οι ΔΥΟ ΠΡΟΣΩΠΙΚΟΤΗΤΕΣ που έχεις 
εγκαταστήσει μέσα στην Μαρία.  
 

 Η μία από αυτές στηρίζεται επάνω στην ΑΠΟΡΡΙΨΗ και 
στην ΑΥΤΟΚΑΤΑΦΡΟΝΗΣΗ και η άλλη στην ΕΞΕΓΕΡΣΗ και στην 
ΠΙΚΡΙΑ. Καμιά από αυτές δεν είναι η αληθινή Μαρία. Ελευθε-

ρώνω και λύνω την αληθινή Μαρία, για να γίνει αυτό που ο Ιη-
σούς Χριστός την θέλει να γίνει!!!» 
  
 

156 



 

 

 Ακούγοντας η "Μαρία" αυτά τα λόγια, προσπάθησε με μια 

βίαιη κίνηση να με αρπάξει, με αποτέλεσμα ένα μέρος της μπλού-

ζας μου να μείνει στα δόντια της. Σήκωσε το κεφάλι της και με κοί-

ταξε φοβισμένα, σαν να περίμενε να της δώσω την επόμενη στιγ-

μή ένα κτύπημα στο πρόσωπο. Κατάλαβα ότι, αυτή η Μαρία που 

με κοιτούσε, δεν ήταν η πραγματική Μαρία. Απευθύνθηκα λοιπόν 

στα δαιμόνια και τους είπα:  
 

 «Δαιμόνια, μπορώ να ξεχωρίσω ποια είναι η Μαρία και 
ποιοι είστε εσείς, γι’ αυτό και δεν πρόκειται να τιμωρήσω 
εκείνη επειδή καταστράφηκε η μπλούζα μου....  
 

 Πάει καιρός τώρα, που η Μαρία έπαιρνε τις τιμωρίες, για 
όσα εσείς κάνατε χρησιμοποιώντας την. Εσείς πάντως τα κατα-
φέρνατε μια χαρά και κρυβόσαστε, ώστε κανένας να μην μπο-
ρεί να σας ανακαλύψει, τώρα όμως ήρθε η ώρα σας.... 
 

  ΣΗΜΕΡΑ να γνωρίζετε όμως ότι τα πράγματα είναι δια-
φορετικά για εσάς. Εσείς θα τιμωρηθείτε και η Μαρία δεν 
πάθει τίποτα, απολύτως τίποτα!» 
 

 ΣΗΜΕΙΩΣΗ: Για τη «σχιζοφρένεια» και για το «χέρι της 

σχιζοφρένειας», θα ασχοληθούμε αποκλειστικά στο Γ' Μέ-

ρος του βιβλίου μας με υπότιτλο «ΣΠΑΖΟΝΤΑΣ ΤΑ ΔΕΣΜΑ 
ΤΟΥ ΕΧΘΡΟΥ» και ειδικά για το «χέρι της σχιζοφρένειας», θα 

ασχοληθούμε στο 17ο κεφάλαιο. 
 

   Μετά απ’ αυτό η Μαρία με κοίταξε με ανακούφιση, ενώ τα 

υπόλοιπα δαιμόνια άρχισαν να εκδηλώνονται. Τελικά, ύστερα από 

μισή ώρα περίπου, που κράτησε αυτή η διαδικασία, η Μαρία άρ-

χισε να ξεφωνίζει και να κλαίει και να με παρακαλεί να την αφήσω 

ελεύθερη. Έλεγε: «Μα, άφησέ το πια το πόδι μου, άφησέ το!!!». Το 

Πνεύμα του Θεού, μού αποκάλυψε εκείνη την ώρα ότι αυτή τη φο-

ρά ήταν η ίδια η Μαρία που πονούσε και ότι έπρεπε να την αφή-

σω να καθίσει στον πάγκο δίπλα μου. 
 

 Της είπα: «Μαρία, θα σε αφήσω να καθίσεις εδώ δίπλα 
μου, εντάξει;». Εκείνη έκλαιγε σιγά και είπε: «Δεν θέλω να με κρα-

157 



 

 

τάς με αυτόν τον τρόπο». Της απάντησα: «Λυπάμαι, που έπρεπε 

να σε κρατώ τόσο σφικτά, ήταν γιατί τα πνεύματα που ήσαν 
μέσα σου με πολεμούσαν!». Προσπαθούσα πάντοτε η κατηγορία 

να βαραίνει τα δαιμονικά πνεύματα. Με το παιδικό της μυαλό, το 

εκτιμούσε πάρα πολύ ότι τα δαιμόνια αυτή τη φορά ήταν οι χαμέ-

νοι της υπόθεσης και όχι πλέον εκείνη. 
 

   Η Μαρία κάθισε για αρκετή ώρα δίπλα μου και ήταν πάρα 

πολύ ήσυχη και χαλαρωμένη. Το Πνεύμα του Θεού μου είπε ότι 

θα έπρεπε τώρα να διατάξω και τα υπόλοιπα πονηρά πνεύματα 

να φύγουν γρήγορα.  
 

 Αμέσως η Μαρία αισθάνθηκε να αρρωσταίνει και πριν προ-

λάβω να της δώσω ούτε ένα χαρτομάνδηλο, εξέμεσε μέσα στα 

δικά της και στα δικά μου χέρια ένα μεγάλο κομμάτι βλέννας, 

ώστε τα χέρια μας γέμισαν. Έπειτα σήκωσε τα μάτια της και με 

κοίταξε. Φάνηκε μια τέλεια ειρήνη να κατοικεί μέσα της.  
 

 Θα θυμάστε ότι στην αρχή σας ανέφερα ότι, όταν η Μαρία 

ήρθε στην εκκλησία, έπινε πάρα πολύ πορτοκαλάδα που είχε μαζί 

της. Σε αυτό το πράγμα που εξέμεσε, δεν υπήρχε το παρα-

μικρό ίχνος πορτοκαλάδας, αυτή η βλέννα δεν ήταν κάτι που 

βγήκε από το στομάχι της. Έπειτα λοιπόν καθίσαμε και συζητή-

σαμε λιγάκι, περίπου για 15 λεπτά. Η Μαρία καθόταν ήσυχη και 

αναπαυμένη, σε τέλεια αντίθεση με τη συνηθισμένη υπέρ ενεργη-

τική και ανήσυχη φύση που παρουσίαζε πριν. 
 

   Ο πατέρας της Μαρίας είχε μείνει κατάπληκτος. Είχε παρα-

κολουθήσει την όλη διαδικασία της τόσο έντονης απελευθέρωσης 

με ανάμικτα συναισθήματα. Δεν ήταν καθόλου εξοικειωμένος με 

το πώς εκδηλώνονται τα δαιμόνια και καθώς άκουγε τις πολλές 

και διάφορες φωνές των δαιμονίων, χωρίς να μπορεί να τις δια-

κρίνει όπως εγώ που το αυτί μου είχε εξασκηθεί και επειδή νόμιζε 

ότι ο τρόπος που μεταχειριζόμουν την Μαρία ήταν πάρα πολύ 

σκληρός, σε κάποια στιγμή μόλις κρατήθηκε για να μην σηκωθεί 

και να με σταματήσει. 

158 



 

 

 

 Παρ’ όλο που, από την ημέρα της απελευθέρωσής της και 

μετά, δεν είδα προσωπικά την Μαρία, όμως έλαβα πάρα πολύ 

καλά νέα από το σπίτι της, για τα οποία δοξάζω τον Κύριο Ιησού 

για τη μεγάλη Του ευλογία για μας. Στις περισσότερες περιπτώ-

σεις μάθαινα από τον πατέρα της ότι «Δεν είναι πια η ίδια….Την 

κρατάω κοντά μου και εκείνη ανταποκρίνεται στην αγάπη μου. 

Όταν την βλέπεις, ποτέ δεν θα πίστευες ότι πρόκειται για το ίδιο 

κορίτσι!!!».  
 

 Τα μάτια μου δακρύζουν τώρα που γράφω αυτά τα πράγ-

ματα. Μέχρι στιγμής είναι η μόνη απελευθέρωση που με έχει κά-

νει να κλάψω. Ο ΠΟΛΕΜΟΣ ενάντια στις δαιμονικές σκοτεινές δυ-

νάμεις ήταν τόσο φοβερός, αλλά και η ΕΙΡΗΝΗ που ακολούθησε 

ήταν τόσο όμορφη, που δάκρυα χαράς και κύματα δοξολογίας και 

ευγνωμοσύνης προς τον Κύριό μας τον Ιησού Χριστό έβγαιναν 

από μέσα μου.  
 

Δοξασμένο το άγιο όνομά Του, αλληλούια. 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

159 



 

 

από τις εκδόσεις μας 
 

 
 

ISBN:  978 - 960 - 6783 - 26 - 5   

1η  έκδοση:1995  7η έκδοση:2021 (Σελ.570) 
 

 

 Το βιβλίο αυτό αναλύει με ακριβή ιστορικά στοιχεία τις σύγχρονες 

πολεμικές κινητοποιήσεις που συμβαίνουν επάνω σ’ ολόκληρο τον κόσμο, 

με τελική κατάληξη την περιγραφή της μελλοντικής επίθεσης της Ρωσίας 

με τους συμμάχους της εναντίον του λαού Ισραήλ. Αν και τα γεγονότα 

αναλύονται κάτω από το φως των προφητειών της Βίβλου, το βιβλίο αυτό 

δεν μπορεί να χαρακτηριστεί σαν «θρησκευτικό», αλλά αποτελεί ένα 

«σπάνιο σύγχρονο ιστορικό ντοκουμέντο», μοναδικό στην Ελληνική 

βιβλιογραφία, ένα μνημειώδες έργο που προχωρεί μέσα στο μέλλον. 
 

 Ερωτήματα όπως τα παρακάτω βρίσκουν απάντηση: 

Ποιο θα είναι το μέλλον του κόσμου; Θα υπάρξει ειρήνη μεταξύ Αράβων 

και Ισραήλ στη Μέση Ανατολή; Ποιος θα είναι ο ρόλος της Ενωμένης 

Ευρώπης; Ποιος θα είναι ο μελλοντικός «Παγκόσμιος Υπέρ-Ηγέτης;» Θα 

γίνει 3
ος

 παγκόσμιος πόλεμος και πότε;  Είναι κοντά η 2
η
  έλευση του 

Ιησού Χριστού; ...Και πολλά άλλα ερωτήματα βρίσκουν απάντηση! 
 

 
 

160 



 

 

 

Κεφάλαιο ΔΕΚΑΤΟ ΠΕΜΠΤΟ 
 

 «Η ΕΞΟΥΣΙΑ ΤΟΥ ΠΙΣΤΟΥ» 
 

 

 

1. Ο  κρυψώνας της ισχύος του πιστού 

 Μεγάλωσα σε μια φτωχική οικογένεια στην επαρχία της Αι-

γιαλείας. Η μητέρα μου από πολύ νωρίς έμεινε χήρα με έξι μικρά 

παιδιά. Η ζωή στην επαρχία ήταν πολύ δύσκολη, γιατί δουλειές 

δεν υπήρχαν και έτσι μεγαλώσαμε με πολλές στερήσεις. Την επο-

χή εκείνη στις άπορες οικογένειες υπήρχε η λεγόμενη «Αμερικάνι-

κη βοήθεια», που συνήθως ήταν ρουχισμός. Υπήρχαν όμως και 

περιπτώσεις που μας έστελναν, μέσω διαφόρων δημοσίων φο-

ρέων και χρηματική βοήθεια σε επιταγές. Εγώ και ο αδελφός 

μου, που είμαστε οι πιο μεγάλοι και πηγαίναμε στο Γυμνάσιο δεν 

ξέραμε τι ακριβώς είναι η επιταγή. Πιστεύαμε απλά ότι μπορούσε 

κάποιος όποτε θέλει, χωρίς χρονικό περιορισμό, να πάει στην 

Τράπεζα και να εισπράξει τα ανάλογα χρήματα. Η μητέρα μου 

που δεν γνώριζε καθόλου γράμματα, πάντοτε μας έλεγε: «Θα τα 

κρατήσουμε αυτά τα χρήματα, για να τα έχουν τα κορίτσια, όταν 

μεγαλώσουν και παντρευτούν». Τα χρόνια πέρασαν και εμείς με-

γαλώσαμε, δεν θυμάμαι ακριβώς πόσα χρόνια πέρασαν (10 έως 

15 χρόνια περίπου). Τότε διαπιστώσαμε ότι οι επιταγές  δεν μπο-

ρούσαν πλέον να εξαργυρωθούν, το συνολικό ποσό των οποίων,  

κατά τη δική μου εκτίμηση, ήταν μεγάλο.  
 

 Γιατί τα αναφέρω όλα αυτά και τι σχέση έχουν με το θέ-

μα μας; Είχαμε μέσα στο σπίτι μας χρήματα για να αγοράζουμε 

περισσότερα αγαθά, όπως φαγητό, ρούχα και οτιδήποτε άλλο εί-

χαμε ανάγκη, αλλά από άγνοια τα χάσαμε. Κανένας δεν μας συμ-

βούλεψε τι έπρεπε να κάνουμε για να αξιοποιήσουμε τις επιταγές. 

Πιστεύω ότι η ίδια ακριβώς εικόνα υπάρχει στους πιστούς 

σήμερα. Έχουν μέσα στο δικό τους «σπίτι», έναν πολύτιμο θη-

σαυρό, αλλά από άγνοια, ή από φόβο, ή από εξαπάτηση του Δια-

161 



 

 

βόλου δεν τον χρησιμοποιούν. Έχοντες αναγεννηθεί και βαπτι-

σθεί με το άγιο Πνεύμα, έχουν μέσα τους την εξουσία και τη δύνα-

μη του Κυρίου Ιησού να συντρίβουν τις δυνάμεις του σκότους. 

Κανένα όπλο, καμιά άλλη δύναμη, καμιά ενέργεια του εχθρού δεν 

μπορεί να αντισταθεί σ’ αυτή τη δύναμη, γιατί απορρέει μέσα 

από το θρόνο του Θεού. Δεν πρέπει να ξεχνάμε ότι, ενώ είμαστε 

νεκροί για τον Θεό εξαιτίας των παραβάσεων και των αμαρτιών 

μας, «εζωοποίησεν ημάς μετά του Χριστού ….και συνανέστησε, και 

συνεκάθισε εν τοις επουρανίοις διά Ιησού Χριστού» (βλ. Εφεσίους Β/2: 

5-7). Μας συνεκάθισε με τον Υιό Του μέσα στο θρόνο της δόξας 

και της μεγαλοσύνης Του, γι’ αυτό σε θέση εξουσίας, ΕΧΟΥΜΕ 

ΤΗΝ ΙΔΙΑ ΕΞΟΥΣΙΑ ΠΟΥ ΕΧΕΙ ΚΑΙ Ο ΙΗΣΟΥΣ ΧΡΙΣΤΟΣ. Αυτός είναι η 

κεφαλή του σώματος και εμείς είμαστε το υπόλοιπο σώμα. Είμα-

στε ένα σώμα, τα μέλη του οποίου συνεργάζονται αρμονικά και 

εκτελούν τις εντολές που παίρνουν από την κεφαλή.  
 

 Η ενέργεια του Θεού που ανάστησε τον Ιησού από τους νε-

κρούς, ανάστησε ταυτόχρονα και το σώμα Του. Η κεφαλή (ο 

Ιησούς Χριστός) και το σώμα (η εκκλησία) συναναστήθηκαν, δηλαδή 

αναστήθηκαν μαζί. Η εξουσία δεν δόθηκε μόνο στην κεφαλή, αλ-

λά δόθηκε σε όλο το σώμα. Ο Ιησούς είπε: «Εδόθη εις ΕΜΕ πάσα 

εξουσία εν ουρανώ και επί γης» (Ματθαίος ΚΗ/28:18). Όλη η εξουσία 

του Ιησού που πρέπει να εξασκηθεί επάνω στη Γη, εξασκείται δια 

μέσου της εκκλησίας Του, γιατί Αυτός δεν είναι παρόν με το 

φυσικό Του σώμα, εμείς τώρα είμαστε το σώμα Του.  
 

 Εάν γνώριζε ο κάθε πιστός τη μεγάλη εξουσία που έχει στα 

ΧΕΡΙΑ του, πιστεύω ότι πολλά και μεγάλα προβλήματα που τώρα 

αντιμετωπίζει θα είχαν λυθεί χωρίς μεγάλο κόπο, γιατί η μάχη 

ανήκει σ’ Αυτόν, που είναι η πηγή της εξουσίας και της δύναμής 

μας. Ο Κύριος μας λέγει «περί του έργου των χειρών προστάξατέ 

με» (Ησαΐας ΜΕ/45:11). Είναι θαυμαστό, εμείς διατάζουμε τον δικό 

Του λόγο και Αυτός τον εκτελεί. Μας λέγει μέσα στον άγιο Λόγο 

Του: «...Βάλε τα χέρια σου επάνω στους ασθενείς, επιτίμησε την αρ-

ρώστια και ο πάσχων θα θεραπευτεί» (Μάρκος Ις΄/16:18). Εάν με πί-

στη δεχτούμε αυτό τον λόγο και τον εκτελέσουμε, τότε ο Κύριος 

Ιησούς θα ενεργήσει προς θεραπεία.  
 

162 



 

 

 Μια όμορφη εικόνα της δύναμης και της εξουσίας του πι-

στού μας δίνει ο προφήτης Αββακούμ: «Και η λάμψις (Αυτού) ήτο 

ως το φως, ΑΚΤΙΝΕΣ (εξήρχοντο) ΕΚ ΤΗΣ ΧΕΙΡΟΣ ΑΥΤΟΥ, και εκεί 

(δηλαδή στο χέρι) ήτο ο κρυψών της ισχύος Αυτού» (Αββακούμ Γ/3:4). 

Πολλές φορές έχουμε διαβάσει σε εικονογραφημένα παιδικά πε-

ριοδικά, ή έχουμε δει στον κινηματογράφο ταινίες επιστημονικής 

φαντασίας, με εξωγήινους ή με ρομπότ, που βγάζουν από τα 

χέρια τους ακτίνες φωτός κατά των αντιπάλων τους. Όλα αυτά βέ-

βαια τα θεωρούμε φανταστικά. Δεν είναι φανταστικά, γιατί στον 
αόρατο πνευματικό κόσμο αυτό είναι μια συγκλονιστική πραγ-
ματικότητα. Ο Διάβολος που είναι ο μεγάλος πλαστογράφος και 

απατεώνας όλα τα έχει διαστρεβλώσει και όλα τα έχει γελοιο-

ποιήσει, ώστε ο άνθρωπος να τα θεωρεί ότι είναι ανόητες φαντα-

στικές ιστορίες για παιδιά και για αφελείς.  
 

 Ο Λόγος του Θεού μας λέγει ότι αυτό στην πνευματική μάχη 

είναι το πλεονέκτημά μας: «...Ακτίνες εξήρχοντο εκ της χειρός αυ-

τού». Τα πάντα τα ενεργούμε με τα χέρια μας και στον φυσικό 

τομέα και στον πνευματικό τομέα.  
 

 Μια άλλη παραστατική εικόνα του πνευματικού πολέμου 

παρουσιάζει ο Δαβίδ, λέγοντας: «Ευλογητός ο Κύριος, το φρούριόν 

μου, ο διδάσκων τας ΧΕΙΡΑΣ μου εις  π ό λ ε μ ο ν, (ο διδάσκων) τους 

ΔΑΚΤΥΛΟΥΣ μου εις μ ά χ η ν» (Ψαλμός ΡΜΔ/144:1). Ο χριστιανός 

πολεμιστής μάχεται κατά των δυνάμεων του σκότους, χρησιμο-

ποιώντας ολόκληρο το σώμα του, αλλά πρώτιστα τα χέρια του 

και τα δάκτυλά του και μετά το στόμα του. Με τα πνευματικά χέ-

ρια κρατάει και την ασπίδα της πίστης και τη μάχαιρα του Πνεύμα-

τος και με το στόμα λαλεί τον χρισμένο Λόγο του Θεού.  
 

 Όταν ο διάκονος απελευθέρωσης επιτιμά τα πονηρά δαιμο-

νικά πνεύματα, συνήθως τι κάνει; Εκτείνει το χέρι του προς το 

άτομο που απελευθερώνεται και με το δείκτη του δακτύλου του 

τεντωμένο, διατάσσει με εξουσία τα πονηρά πνεύματα να φύγουν. 

Με τα χέρια μας διεξάγουμε τον πνευματικό ΠΟΛΕΜΟ γενικά, 

αλλά μια συγκεκριμένη μάχη την αντιμετωπίζουμε με τα ΔΑΚΤΥΛΑ 

μας. Στον πνευματικό πόλεμο συμμετέχει όλο το σώμα μας. Όταν 

δοξάζουμε τον Κύριο με αλαλαγμό, τι κάνουμε; Υψώνουμε τα χέ-

163 



 

 

ρια μας, δοξάζοντάς Τον και κροτούμε τα χέρια μας με αγαλλία-

ση. Ολόκληρο το σώμα μας, που είναι ο ναός του αγίου Πνεύμα-

τος του Θεού, δονείται από την παρουσία Του .      
 

 Ο πιστός μέσα στα χέρια του έχει κρυμμένη την εξου-

σία που του έχει δώσει ο Θεός και εάν την ενεργοποιήσει, 

τότε θα εκδηλωθεί με δύναμη για σωτηρία ψυχών, για θεραπεία 

ασθενών, για ελευθερία από δαιμονικές δυνάμεις και για αποκα-

τάσταση. Μέσα στα χέρια μας είναι «ο κρυψών της ισχύος μας». 

Εκεί είναι η δύναμή μας και η εξουσία μας. Αυτό το γνωρίζει ο 

Διάβολος και έχει κατορθώσει ολόκληρες ομάδες χριστιανών να 

τις αφοπλίσει και να μην χρησιμοποιούν καθόλου τα χέρια τους.  
 

 Φοβούνται στην προσευχή να υψώσουν τα χέρια τους 

προς τον ουρανό. Φοβούνται στη δοξολογία να κροτήσουν τα 

χέρια τους με χαρά. Φοβούνται να επιθέσουν τα χέρια τους επά-

νω στους ασθενείς. Φοβούνται να εκτείνουν τα χέρια τους ενάντια 

στις πονηρές δυνάμεις. Οι χριστιανοί πολεμιστές όμως δεν πρέπει 

να φιλοξενούν μέσα τους πνεύμα φόβου, γιατί η αγάπη του Θεού 

«έξω διώκει τον φόβον, διότι ο φόβος έχει ΚΟΛΑΣΙΝ» (βλ. Α' Ιωάννου 

Δ/4:18). Έχουμε τη δύναμη και την εξουσία να πατάμε επάνω σε 

ΟΛΗ ΤΗ ΔΥΝΑΜΗ του εχθρού και τίποτα δεν μας βλάψει.  
 

 Έχουμε την εξουσία να βάζουμε τα χέρια μας επάνω 

στους ανθρώπους και να διατάζουμε τα πονηρά πνεύματα 

να φεύγουν στο παντοδύναμο όνομα του Κυρίου Ιησού Χρι-

στού (βλ. Πράξεις Ε/5:16, Μάρκος Ις΄/16:18).  
 

 Έχουμε την εξουσία να βάζουμε τα χέρια μας επάνω 

στους ασθενείς και να προσευχόμαστε για τη θεραπεία ό-

λων των προβλημάτων τους, φυσικών και πνευματικών (βλ. 

Πράξεις Ε/5:15-16, Θ/9:12,17, ΚΗ/28:8).  
 

 Έχουμε την εξουσία να βάζουμε τα χέρια μας επάνω 

στους εργάτες του Κυρίου και να τους χρίουμε στη διακονίας 

τους (βλ. Πράξεις ΙΓ/13:2-3).  
 

 Έχουμε την εξουσία να βάζουμε τα χέρια μας επάνω 

στους πιστούς για να βαπτισθούν με το άγιο Πνεύμα και να 

λάβουν τα πνευματικά χαρίσματα (βλ. Πράξεις Η/8:14-17).   

164 



 

 

 

 Έχουμε την εξουσία να σηκώνουμε ψηλά τα χέρια και να 

δοξάζουμε τον Κύριο με αλαλαγμό και τα πνευματικά τείχη 

που ο Διάβολος έκτισε γύρω μας να πέφτουν με πάταγο (βλ. 

Ψαλμός ΡΛΔ/134:2, Α' Τιμόθεου Β/2:2).        
 

 Έχουμε την εξουσία  να κροτούμε τα χέρια για να δοξάζε-

ται ο Κύριος και ο εχθρός να καταισχύνεται (Ψαλμός ΜΖ/47:1, 

Ησαΐας ΝΕ/55:12, κλπ). 
 

 Έχουμε την εξουσία να χρησιμοποιούμε τα χέρια μας για 

τον πνευματικό πόλεμο, που διεξάγουμε εναντίον του Δια-

βόλου και των πονηρών δαιμονικών στρατευμάτων του (βλ. 

Ψαλμός ΡΜΔ/144:2, ΙΗ/18:34).  
 

 Αυτή είναι η εικόνα της ένδοξης νύμφης εκκλησίας. Δεν πρέ-

πει ο πιστός να αγνοεί τη δύναμη και την εξουσία που έχει μέσα 

στη ζωή του και να ζει σε πνευματική φτώχεια, ενώ διαθέτει ι-

σχυρό πνευματικό οπλοστάσιο. Θυμήσου τη δική μου περίπτω-

ση, όταν ήμουν μικρός, είχαμε χρήματα, αλλά ζούσαμε σε στέρη-

ση, γιατί δεν γνωρίζαμε τι είχαμε στα χέρια μας.  
 

 Θυμήσου επίσης πολλές περιπτώσεις ανθρώπων που, ενώ 

ζούσαν στη μιζέρια και στη φτώχεια, που τριγυρνούσαν ρακένδυ-

τοι και ζητιάνευαν ένα κομμάτι ψωμί, όταν πέθαναν μόνοι τους και 

αβοήθητοι μέσα σ’ ένα τρισάθλιο καλύβι, αποκαλύφθηκε ότι είχαν 

μια αμύθητη περιουσία. Μπορούσαν να ζουν σαν βασιλείς, αλλά 

ζούσαν μέσα στην αθλιότητα και στην κακομοιριά, μπορούσαν να 

έχουν το σεβασμό και την εκτίμηση των συνανθρώπων τους, 

αλλά ζούσαν μέσα στην απόρριψη και στην καταφρόνια.  
 

 Αυτό επιδιώκει ο Διάβολος να επιτύχει για τον κάθε πιστό:  
 

 Θέλει να τον κάνει πνευματικά φτωχό και αδύναμο, ενώ εί-

ναι γιος του μεγάλου Βασιλιά και κάθεται μέσα στο θρόνο Του.  
 

 Θέλει να τον κάνει να ζει σε κατάσταση ήττας, ενώ διαθέτει 

μεγάλη δύναμη και ισχυρή εξουσία.  
 

 Θέλει να τον έχει παροπλισμένο, ενώ είναι δυνατός πολεμι-

στής και μπορεί να γκρεμίζει όλα τα οχυρώματα του εχθρού.  
 

 

165 



 

 

2.   Συντρίβοντας την εξουσία του Διαβόλου 

 Ο σκοπός του βιβλίου αυτού είναι να ξεσκεπάσει τις μεθο-

δείες του Διαβόλου και να γνωρίσει η εκκλησία την εξουσία που 

έχει να πατεί επάνω σε όλη τη δύναμη του εχθρού. Στόχος είναι 

να πάρει ο χριστιανός πολεμιστής τη σωστή θέση μάχης, ώστε να 

μάχεται από θέση ισχύος. Οι περιπτώσεις απελευθέρωσης ατό-

μων από δαιμονικά πνεύματα που έχουν αναφερθεί στα προη-

γούμενα κεφάλαια και που αναφέρονται παρακάτω, αυτό το δεί-

χνουν πολύ καθαρά. Όταν ο πιστός ντυθεί την πανοπλία του 

Θεού και χρησιμοποιεί σωστά όλα τα εξαρτήματά της πανοπλίας, 

τότε είναι η νίκη είναι δεδομένη.  
 

 Ο κάθε πιστός έχει εξουσία επάνω στον Διάβολο και στις 

πονηρές δυνάμεις του. Μπορείς να αρχίσεις να εξασκείς την 

εξουσία αυτή, πρώτα επάνω στον εαυτό σου και μετά επάνω στο 

σπίτι σου. Εάν ο Διάβολος τολμήσει να σηκώσει το κεφάλι του 

επάνω στη δική σου ζωή, ή στη ζωή των μελών της οικογένειάς 

σου, μπορείς να σπάσεις τη δύναμή του, γιατί ο Κύριος Ιησούς σε 

έχει καταστήσει κεφαλή στο σπίτι σου.  
 

 «Κεφαλή» μέσα στον Λόγο του Θεού σημαίνει «εξουσία». 

Ο Ιησούς είναι η δική μας κεφαλή και εμείς είμαστε η κεφαλή στην 

οικογένειά μας, δεν επιτρέπουμε στον εχθρό να σφετερισθεί τη 

δική μας εξουσία. Έχεις εξουσία επάνω στο δικό ΣΟΥ σπίτι 

και όχι στο δικό ΜΟΥ, ή κάποιου άλλου. Γνώριζε ότι αυτή η 

εξουσία είναι δική σου, είτε το νιώθεις, είτε όχι.  
 

 Δεν βαδίζεις με τα συναισθήματα, αλλά βαδίζεις με την πί-

στη και ο αγώνας είναι πνευματικός και όχι σαρκικός. Θυμήσου 

όμως ότι ο Ιησούς Χριστός απογύμνωσε τον Διάβολο και τις δαι-

μονικές του δυνάμεις από την εξουσία που είχαν και «παρεδειγ-

μάτισε παρρησία, θριαμβεύσας κατ’ αυτών επ’ αυτού» (Κολοσσαείς 

Β/2:15). Ο Ιησούς Χριστός αφαίρεσε κάθε εξουσία από τον Διά-

βολο και δίνει τώρα στην εκκλησία Του, στο σώμα Του, να εξα-

σκεί αυτή την εξουσία. Καθόμαστε με Αυτόν στα επουράνια, γιατί 

η «κεφαλή» βρίσκεται πάντοτε ενωμένη με το «σώμα».  
 

166 



 

 

 Πάρε την πανοπλία του Θεού και μπες μέσα στη μάχη, ο 

εχθρός είναι ήδη νικημένος επάνω στο σταυρό του Γολγοθά, το 

μόνο που μπορεί να κάνει είναι να σε φοβίζει συνέχεια και έτσι να 

σου αφαιρεί κάθε δύναμη. Φορώντας την πνευματική πανοπλία 

είσαι προστατευμένος και χωρίς εμπόδια μπορείς να εξασκείς την 

εξουσία σου. Γι’ αυτό φρόντισε να διατηρείς την πανοπλία σου κα-

θαρή και σωστά τοποθετημένη επάνω σου, για να μη βρει έδαφος 

ο εχθρός και σου επιφέρει πλήγμα. 
 

 Ο Ιησούς είπε στην εκκλησία Του: «Ότι αν δέσετε επί της γης 

δεμένον θέλει είσθαι εις τους ουρανούς, και ότι (αν) λύσετε επί της 

γης, λυμένον θέλει είσθαι εις τους ουρανούς» (Ματθαίος ΙΗ/18:18). Ο 

λόγος που εξέρχεται από τα χείλη μας είναι λόγος εξουσίας και σ’ 

αυτό που θα προστάξουμε θα έχουμε την υποστήριξη του ουρα-

νού. Εάν δέσουμε τη δύναμη του εχθρού εδώ στη Γη, ή εάν ελευ-

θερώσουμε έναν πνευματικά δέσμιο εδώ στη Γη, η κεφαλή μας 

στον ουρανό θα μας υποστηρίξει και θα συμμαρτυρήσει γι’ αυτό. 

Ότι και αν ζητήσουμε από τον Κύριο, Αυτός θα το κάνει, γιατί είναι 

υπόσχεσή Του. Η δύναμή μας και η εξουσία μας απορρέει 

από τον Λόγο Του και ο Ιησούς είναι ο «Λόγος». Ο λόγος που 

εξέρχεται από το στόμα μας κατά των δαιμονικών δυνάμεων έχει 

τη σφραγίδα και το χρίσμα του Ιησού. Το ΑΙΜΑ του Ιησού που 

καλύπτει τον πιστό, ο χρισμένος ΛΟΓΟΣ που εξέρχεται από το 

στόμα του και το ΟΝΟΜΑ του Κυρίου Ιησού, αναγκάζουν τις δαι-

μονικές στρατιές να τρέπονται σε φυγή. 
 

 Παρακάτω θα αναφέρω μερικές περιπτώσεις, μέσα από την 

προσωπική μου εμπειρία, για την εξουσία που διαθέτει ο κάθε πι-

στός να συντρίβει τη δύναμη του εχθρού. Θα ήθελα να διευκρινί-

σω ότι, αυτό δεν είναι αποκλειστικό προνόμιο κανενός, είναι προ-

νόμιο ολόκληρης της εκκλησίας του Ιησού Χριστού. Ο ελάχιστος 

μέσα στο σώμα του Χριστού, έχει την ίδια ακριβώς εξουσία με 

οποιονδήποτε άλλον. Ο Ιησούς είναι η κεφαλή μας, είναι η εξου-

σία μας και εμείς οι υπόλοιποι, όλοι μας, είμαστε το σώμα Του 

που εκτελεί τον Λόγο Του. Εάν ένα μέλος του σώματος δεν 

εκτελεί τη δοσμένη σ’ αυτό εξουσία και δεν φέρνει καρπό, δεν έχει 

θέση μέσα σ’ αυτό το άγιο σώμα. Μέσα στο σώμα του Χριστού 

167 



 

 

δεν είμαστε ανταγωνιστές, αλλά είμαστε συναγωνιστές με έναν 

κοινό στόχο: Να καταστρέψουμε ολοσχερώς τα έργα του σκό-

τους, να ελευθερώσουμε τους δέσμιους και να τους οδηγήσουμε 

από την εξουσία του σκότους στην θαυμαστή βασιλεία του Ιησού. 

Εάν στα ολίγα σταθείς πιστός, ο Κύριος Ιησούς και στα πολλά θα 

σε καταστήσει πιστό. Στηρίξου με πίστη στις υποσχέσεις Του και 

τότε θα δεις τη δόξα Του να εκχέει από μέσα σου και κανένα όπλο 

του εχθρού δεν θα μπορεί να σε βλάψει. 
 

(1) ΤΑ ΠΝΕΥΜΑΤΑ ΑΠΟΚΑΛΥΠΤΟΝΤΑΙ 

 Η πρώτη περίπτωση απελευθέρωσης ατόμου από δαιμονι-

κά πνεύματα που συνέβηκε στην προσωπική μου διακονία, ήταν 

η περίπτωση της αδελφής Ισμήνης (το όνομα δεν είναι το πραγματικό). 

Είμαστε, μια μικρή παρέα αδελφών και συμπροσευχόμαστε ένα 

βράδυ στο σπίτι μου. Ξαφνικά η Ισμήνη, που ήταν μόνο αναγεν-

νημένη, δεν είχε βαπτισθεί ακόμα με το άγιο Πνεύμα, καθώς ήταν 

γονατιστή, πέφτει στο πάτωμα και άρχισε να κουλουριάζεται και 

να σέρνεται σαν φίδι. Αμέσως έβαλα τα χέρια μου επάνω της και 

διέταξα στο όνομα του Ιησού το πονηρό αυτό πνεύμα που ενερ-

γούσε σαν φίδι να φύγει από μέσα της.  
 

 Στην αρχή, όχι μόνο δεν υπήρχε θετικό αποτέλεσμα, αλλά 

οι εκδηλώσεις άρχισαν να γίνονται πιο έντονες. Αυτό δεν μας πα-

ραξένεψε, γιατί μέσα στη διακονία του Ιησού Χριστού βλέπουμε 

να υπάρχουν αρκετές περιπτώσεις ακαθάρτων πνευμάτων, που 

εκδηλώνονταν έντονα και βίαια όταν ο Κύριος τα διέταζε να φύ-

γουν. Συνεχίσαμε την προσευχή επιτίμησης με πίστη και με εμπι-

στοσύνη στον Λόγο του Θεού. Η Ισμήνη άρχισε να ξεφυσά από 

το στόμα της με δύναμη, ρυθμικά και βίαια.  
 

 Ζητήσαμε από τα πονηρά πνεύματα που ενεργούσαν μέσα 

της να μας αποκαλύψουν το όνομά τους. Τότε τα χείλη της αδελ-

φής σφίχτηκαν με πείσμα και δεν έβγαινε καμιά φωνή. Αμέσως 

είπα: «Πονηρό πνεύμα, εσύ που δένεις το στόμα της αδελφής, σε 

διατάσσω στο όνομα του Ιησού Χριστού να φύγεις!!!». Φεύγοντας 

το πονηρό πνεύμα άρχισαν τα υπόλοιπα πνεύματα να αποκαλύ-

πτονται ένα-ένα. 
 

168 



 

 

 Σε κάποια στιγμή ο Κύριος με λόγο γνώσεως μου δείχνει ότι 

φιλοξενεί μέσα της πνεύμα πορνείας και για μια στιγμή έμεινα 

διστακτικός, γιατί πρώτη φορά βρέθηκα σε τέτοια κατάσταση και 

προς στιγμήν δεν ήξερα τι να κάνω, πώς να επιτιμήσω δυνατά το 

πνεύμα αυτό, γιατί η Ισμήνη ήταν μητέρα και δεν ήταν πρέπον να 

το γνωρίζουν και οι λοιποί. Το Πνεύμα του Κυρίου όμως με οδή-

γησε και άρχισα να προσεύχομαι σε ξένες γλώσσες και παρα-

τήρησα ότι όλοι είχαν οδηγηθεί να προσεύχονται εν Πνεύματι. Ο 

Κύριος είναι πολύ καλός και γεμάτος αγάπη και δεν θέλει να θίξει 

κανέναν μπροστά στους άλλους. Αυτό το διαπίστωσα και σε άλ-

λες παρόμοιες περιπτώσεις. 
 

 Συνεχίσαμε λοιπόν να προσευχόμαστε και φθάνοντας προς 

το τέλος της προσευχής, εκδηλώθηκε ένα ισχυρό πνεύμα σαρ-

κασμού. Η όψη του προσώπου της Ισμήνης άλλαξε, πήρε μια έκ-

φραση κοροϊδίας και άρχισε να γελά σαρκαστικά. Διατάχθηκε το 

πνεύμα αυτό να φύγει και άρχισε να γελά πιο έντονα και να αρνεί-

ται να φύγει. Τότε, καθώς ήμουν γονατιστός, σηκώνομαι, πηγαίνω 

και ανοίγω το παράθυρο και με επιτακτική φωνή λέγω στο πονη-

ρό πνεύμα που ο Κύριος μας είχε αποκαλύψει εκείνη τη στιγμή: 

«Βγες τώρα έξω, και από την αδελφή και από το χώρο αυτό, στο 

όνομα του Ιησού Χριστού, δεν έχεις καμιά θέση εδώ. Είμαστε όλοι 

καλυμμένοι με το αίμα του Ιησού Χριστού, που χύθηκε στον Γολγο-

θά και χρισμένοι με το Πνεύμα Του. Βγες έξω και φύγε, πήγαινε στα 

βάθη των θαλασσών και μην ξαναενοχλήσεις κανέναν πλέον…».  
 

 Πολλές φορές έχουμε οδηγηθεί από τον Κύριο, κατά τη 

διάρκεια απελευθέρωσης κάποιου ατόμου, να ανοίγουμε τα πα-

ράθυρα ή την πόρτα του χώρου, όπου βρισκόμαστε για να φύ-

γουν τα δαιμονικά πνεύματα. Φυσικά αυτό γίνεται, όχι γιατί τα 

πνεύματα δεσμεύονται από την ύλη και δεν μπορούν να περνούν 

μέσα από τους τοίχους, αλλά είναι μια "πνευματική" κίνηση, 

που δείχνει τη δύναμη και την εξουσία που έχει ο διάκονος απε-

λευθέρωσης στο όνομα του Κυρίου Ιησού, μιας εξουσίας που τα 

πονηρά πνεύματα την αναγνωρίζουν και στις περιπτώσεις αυτές, 

υπακούουν αμέσως και φεύγουν.  
 

169 



 

 

 Στο τέλος, αφού ελευθερώθηκε η Ισμήνη, ήρθε και το επι-

σφράγισμα της όλης προσπάθειάς μας. Προσευχηθήκαμε ο Κύ-

ριος Ιησούς να την βαπτίσει με το άγιο Πνεύμα Του, ώστε η απε-

λευθέρωση να είναι πλήρης. Εφόσον καθαρίστηκε ο οίκος της (το 

σώμα της) από ανεπιθύμητους παραβάτες, έπρεπε τώρα να γεμί-

σει και με το Πνεύμα του Κυρίου. Προσευχηθήκαμε και ζητήσαμε 

ο Κύριος να την γεμίσει με το Πνεύμα Του και πράγματι όπως 

έδειξαν στη συνέχεια τα γεγονότα, εκείνο το βράδυ αγγίχτηκε από 

το Πνεύμα του Κυρίου.  
 

 Επειδή όμως η Ισμήνη είχε εξαντληθεί σωματικά από τη 

διακονία απελευθέρωσης, σταματήσαμε την προσευχή, αλλά την 

επόμενη ημέρα μίλησε στην προσευχή της σε ξένες γλώσσες. Η 

χαρά όλων μας ήταν μεγάλη. Ήταν η πρώτη μας πνευματική ε-

μπειρία στον ενεργό πόλεμο με τις πονηρές δυνάμεις, στην οποία 

οδηγηθήκαμε από καθαρή ενέργεια του Κυρίου και όχι με δική 

μας πρωτοβουλία. Η δόξα ανήκει σ' Αυτόν.  
 

(2) ΕΝΑ "ΑΡΧΑΙΟ" ΠΝΕΥΜΑ ΑΠΟΚΑΛΥΠΤΕΤΑΙ 

 Σε κάποια συνάθροιση συμπροσευχής μια νεαρή κοπέλα, 

που δεν ήταν αναγεννημένη, αλλά προσκείμενη στις αλήθειες του 

Βίβλου, πέφτει κάτω και έχοντας κλειστά τα μάτια της άρχισε να 

γελάει με μια υπερκόσμια χαρά στο πρόσωπό της. Γελούσε συνέ-

χεια και έλεγε αυτά που έβλεπε. Όλοι μας καταλάβαμε ότι έβλεπε 

κάποια θαυμαστή όραση: «Ω, τι όμορφα που είναι -έλεγε- τι υπέρο-

χα είναι Θεέ μου, πω, πω, δεν μπορώ να το πιστέψω ….Τι ωραία 

είναι, Θεέ μου…». Συνέχεια έλεγε τη λέξη "Θεέ μου, Θεέ μου" και 

αυτό από την πνευματική μου εμπειρία μου έδωσε να καταλάβω 

ότι κάτι δεν πήγαινε καλά. Ο Λόγος του Θεού γράφει: «Μη πι-

στεύετε εις παν πνεύμα, αλλά ΔΟΚΙΜΑΖΕΤΕ τα πνεύματα εάν είναι εκ 

του Θεού» (Α' Ιωάννου Δ/4:1 /βλ.επίσης: Α' Κορινθίους ΙΔ/14:29, Α' Θεσ-

σαλονικείς Ε/5:21). Πρέπει να διακρίνουμε, εάν μια προφητεία, ή 

μια όραση είναι από τον Θεό, ή εάν είναι από κάποιο πονηρό 

πνεύμα που προσπαθεί να μας εξαπατήσει. 
 

 Παρατήρησα λοιπόν ότι δεν ανέφερε ούτε μια φορά το όνο-

μα του Ιησού, πάντοτε έλεγε "Θεέ μου" και όλοι γνωρίζουμε ότι ο 

170 



 

 

Διάβολος τρέμει και μόνο στο άκουσμα του ονόματος του Ιησού, 

γιατί είναι το μόνο όνομα που τον τρέπει σε φυγή και μια ημέρα 

στο όνομα αυτό θα κάμψει κάθε γόνατο επιγείων (=ανθρώπων), 

ουρανίων (=αγγέλων) και καταχθονίων (=πονηρών δυνάμεων) και 

κάθε γλώσσα θα ομολογήσει ότι ο Ιησούς Χριστός είναι Κύριος 

(βλ. Φιλιππησίους Β/2:9-11, Πράξεις Δ/4:12). Η Αγία Γραφή μας απο-

καλύπτει ότι και ο Διάβολος είναι "θεός", είναι «ο ΘΕΟΣ του κόσμου 

τούτου» (Β' Κορινθίους Δ/4:4), είναι «ο ΑΡΧΩΝ του κόσμου τούτου» 

και «ο ΑΡΧΩΝ της εξουσίας του αέρος», που ενεργεί επάνω στους 

υιούς της απείθειας (βλ. Ιωάννης ΙΒ/12:31, Εφεσίους Β/2:2).  
 

 Στράφηκα προς το μέρος της και απευθυνόμενος στο πνεύ-

μα που μιλούσε από μέσα της, είπα: «Πες μου, ποιο είναι το όνο-

μα του Θεού;» αποφεύγοντας να αναφέρω τη λέξη "Ιησούς". Τότε 

άρχισε να λέγει: «Το όνομα του Θεού; Ποιο είναι το όνομα του 

Θεού; Α, το όνομα του Θεού αρχίζει …..από γιώτα!!!» Από την απά-

ντηση αυτή αμέσως κατάλαβα ότι η όραση που έβλεπε δεν ήταν 

από τον Κύριο Ιησού, αλλά από κάποιο πονηρό πνεύμα που την 

εξαπατούσε, γιατί ο Θεός δεν κάνει τέτοια λογοπαίγνια και το 

πνεύμα αυτό ήθελε να εξαπατήσει και εμάς.  
  

 Ζήτησα και πάλι να μου πει "ποιο είναι το όνομα του Θεού" 

και απαντά σε αργό ρυθμό: «Το όνομα του Θεού είναι Ιησούς…..» 

Στο σημείο αυτό έκανε μια μικρή παύση και μετά είπε «…..του 

Ναυή». Ήταν φανερό πλέον ότι το δαιμόνιο ήθελε να μας εξαπα-

τήσει, αλλά δεν είχε τη δύναμη να το επιτύχει, γιατί στην αρχή εί-

χαμε ζητήσει από τον Κύριο Ιησού να μας καλύψει όλους με το 

άγιο αίμα Του και ο χώρος να καθαρισθεί από κάθε δαιμονική 

επιρροή και ενέργεια.  
 

 Μετά από αυτή την απάντηση, με επιτακτική φωνή, λέγω: 

«Στο όνομα του ΙΗΣΟΥ ΧΡΙΣΤΟΥ του Ναζωραίου, πονηρό πνεύμα 

πες μου ποιο είναι το όνομά σου;» Το ζήτησα αυτό, γιατί όλα τα 

δαιμονικά πνεύματα έχουν ένα όνομα και από το όνομά τους, 

αφενός μεν καταλαβαίνουμε ποια είναι αποστολή τους, ποια είναι 

η ιδιότητά τους και πως επιδρούν επάνω στον άνθρωπο και αφε-

τέρου εάν τα διατάξουμε να φύγουν με το όνομά τους, τότε υπα-

κούουν αμέσως. Η απάντηση ήταν μια λέξη "Σεμίραμις". Η Σεμί-

171 



 

 

ραμις ήταν μια θεότητα των αρχαίων Βαβυλωνίων και το πονηρό 

πνεύμα προσπάθησε να μας εξαπατήσει για να του δώσουμε 

πίστη, θεία τιμή και λατρεία, μέσα από μια ψευδή όραση. Επειδή 

εκείνο το βράδυ είχαμε κουρασθεί, δεν προσευχηθήκαμε για να 

ελευθερωθεί η κοπέλα από το πονηρό αυτό πνεύμα με την ονο-

μασία "Σεμίραμις", αλλά σε κάποια άλλη συγκέντρωση το διατά-

ξαμε στο όνομα του Κυρίου Ιησού να φύγει και έτσι απελευθερώ-

θηκε (ΣΗΜΕΙΩΣΗ: Η περίπτωση της κοπέλας αυτής αναφέρεται και στο 

βιβλίο των εκδόσεων μας, με τίτλο "ΠΟΛΕΜΟΣ ΚΑΙ ΝΙΚΗ"- Κωδικός 14). 
 

(3) ΤΟ "ΔΑΙΜΟΝΙΚΟ ΠΟΥΛΙ" ΠΟΥ ΚΕΛΑΪΔΕΙ 

 Σε άλλη περίπτωση, ένας αδελφός Φίλιππος (το όνομα δεν 

είναι το πραγματικό) που ήταν αναγεννημένος  και βαπτισμένος με 

το άγιο Πνεύμα, την ώρα της προσευχής πέφτει κάτω και μένει τε-

λείως ακίνητος, χωρίς καμιά αντίδραση, σαν νεκρός. Επειδή δεν 

γνώριζα ποιο ήταν το πονηρό πνεύμα που επηρέαζε τον Φίλιππο, 

άρχισα να προσεύχομαι σε ξένες γλώσσες και περίμενα τον Κύριο 

Ιησού να με οδηγήσει, πώς να ενεργήσω. Τότε, άρχισε να κινείται, 

να σφίγγει το σώμα του, να τεντώνει τα πόδια του και τα δάκτυλα 

των χεριών του να παίρνουν ένα σχήμα, σαν τα γαμψά νύχια 

του αετού, έτοιμα να ξεσχίσουν κάποιον.  
 

 Αμέσως κατάλαβα από τις εκδηλώσεις αυτές ότι ήταν ένα 

δαιμόνιο με χαρακτηριστικά αρπακτικού πουλιού, που θέλει να 

αφαιρέσει κάθε αλήθεια του ευαγγελίου από τον πιστό (βλ. Ματ-

θαίος ΙΓ/13:3-23).      
 

 Διατάζω στο όνομα του Ιησού Χριστού αυτό το "δαιμονικό 

πουλί" να φύγει. Το πνεύμα αυτό αντέδρασε, λέγοντας: «Εγώ είμαι 

μέσα στο σπίτι μου, και τόσο καιρό εδώ "κελαϊδώ" δεν μπορείς εσύ 

να με διώξεις!» Απάντησα: «Θα φύγεις, γιατί έχουμε εξουσία στο 

όνομα του Ιησού Χριστού και είμαστε καλυμμένοι με το αίμα Του, 

βγες έξω τώρα». Συνεχίσαμε όλοι μας την προσευχή απελευθέρω-

σης και μετά από λίγο ο Φίλιππος παίρνει μια γλυκιά έκφραση και 

με χαμογελαστό πρόσωπο και όπως ήταν πεσμένος κάτω στο 

πάτωμα, άρχισε να προσεύχεται σε ξένες γλώσσες, έχοντας ακό-

μα τα μάτια του κλειστά. Έδειχνε ότι είχε ελευθερωθεί και ότι δόξα-

172 



 

 

ζε τον Κύριο Ιησού, γι’ αυτό ήμουν έτοιμος να σταματήσω την 

προσευχή επάνω του και να ζητήσω να προσευχηθώ για κάποιον 

άλλο αδελφό.  
 

 Καθώς ήμουν σκυφτός προς το μέρος του και κινήθηκα για 

να σηκωθώ όρθιος, ο Κύριος με λόγο γνώσεως μου αποκαλύπτει 

ότι ο Διάβολος μας εξαπατά, πλαστογραφώντας και μιλώντας από 

το στόμα του. Τότε, προς κατάπληξη όλων, γιατί νόμιζαν ότι όλα 

είχαν τελειώσει με τον αδελφό Φίλιππο, λέγω: «Πνεύμα πονηρό, 

εσύ που μιλάς από το στόμα του αδελφού, σε δένω στο όνομα του 

Ιη-σού Χριστού, σταμάτα να μιλάς και βγες έξω από αυτόν, τώρα!» 

Ήταν πράγματι ένα πνεύμα απάτης και πλάνης, γιατί μόλις είπα 

αυτά τα λόγια, όλη η ηρεμία και η χαρά από το πρόσωπό του Φί-

λιππου εξαφανίστηκε, έφυγε τελείως και άρχισαν πάλι οι ίδιες εκ-

δηλώσεις, αλλά τώρα έχοντας αποκαλυφτεί το πονηρό πνεύμα, η 

διακονία μας ήταν εύκολη. Συνεχίσαμε την προσευχή και ο αδελ-

φός ελευθερώθηκε τελείως.     
 

(4) ΕΡΓΟ ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΟΥ ΚΑΘΑΡΙΣΜΟΥ 

  Σε κάποια συνάθροιση, στην ώρα της λατρείας ο Κύριος μας 

είχε αποκαλύψει στην προσευχή ότι μετά το κήρυγμα, κατά τη δια-

κονία προσευχής, σε όλους όσους θα γινόταν επάνω τους προ-

σευχή θα έπεφταν κάτω, γιατί Αυτός είχε να κάνει ένα έργο καθα-

ρισμού μέσα τους. Πράγματι, άτομα που ποτέ δεν είχαν πέσει 

κάτω από τη δύναμη του Κυρίου, την ημέρα εκείνη γνώρισαν αυτή 

τη θαυμαστή ενέργεια του Κυρίου Ιησού, του οποίου το χρίσμα 

ήταν δυνατό  και η παρουσία Του ήταν ζωντανή σε όλους.  
 

 Άλλοι έπεφταν κάτω, χωρίς να έχουν ιδιαίτερες εκδηλώσεις, 

γεγονός που φανέρωνε ότι δεν φιλοξενούσαν μέσα τους πνεύματα 

πονηρίας εν δυνάμει. Άλλοι είχαν διάφορες δαιμονικές εκδηλώ-

σεις, αλλά δεν ήταν έντονες, εκτός από την περίπτωση μιας νεα-

ρής αδελφής, η οποία, ενώ βρισκόταν πεσμένη κάτω στο έδαφος 

και εμείς προσευχόμαστε από πάνω της με ξένες γλώσσες, άρχι-

σε να βγάζει δυνατές άναρθρες κραυγές και ο λαιμός της είχε 

τεντωθεί τόσο πολύ που οι φλέβες της πετάγονταν έξω. Μετά από 

λίγο, όταν σταμάτησε η προσευχή απελευθέρωσης, έμεινε για 

173 



 

 

λίγο ήρεμη και όταν στη συνέχεια σηκώθηκε, ανέφερε, πώς δεν 

θυμόταν τίποτα από όλα αυτά, που της συνέβησαν  
 

 Έχω ακούσει πολλούς αδελφούς, που ασχολούνται με τη 

διακονία απελευθέρωσης, να αναφέρουν παρόμοιες εκδηλώσεις 

των δαιμονίων και να περιγράφουν περιπτώσεις ατόμων, που δεν 

μπορούσαν να θυμηθούν στο τέλος, διάφορα γεγονότα που έλα-

βαν χώρα κατά τη διάρκεια της απελευθέρωσής τους.  
 

(5) ΠΝΕΥΜΑ ΑΣΘΕΝΕΙΑΣ (ΠΟΝΟΚΕΦΑΛΟΥ) 

 Ένα πρωινό ξύπνησα με έντονο πονοκέφαλο. Συνήθως 

όταν έχω πρόβλημα υγείας το πρώτο μου μέλημα είναι να ζητήσω 

από τον Κύριο θεραπεία και ελευθερία και στην συνέχεια να Τον 

ευχαριστήσω γι' αυτό. Ειδικά με τους πονοκεφάλους έχω παρατη-

ρήσει πως, όταν οφείλονται σε δαιμονική επιρροή και όχι σε πα-

θολογικά αίτια, όπως κούραση, κρυολόγημα, κλπ, η θεραπεία συ-

νήθως είναι άμεση. Εκείνο το πρωί, η ώρα ήταν έξι γιατί είχα 

σηκωθεί για να πάω στη δουλειά μου, μόλις προσευχήθηκα ο πό-

νος σταμάτησε αμέσως. Μετά από δύο ώρες περίπου, ενώ βρι-

σκόμουν στο χώρο της εργασίας μου, ο πόνος επανέρχεται, προ-

σεύχομαι και πάλι σταματά. Αυτό συνεχιζόταν κάθε δύο ώρες, μου 

εμφανιζόταν ο πόνος, προσευχόμουν και έφευγε. 
 

 Ήταν πλέον φανερό, ότι η αιτία του πόνου δεν ήταν παθολο-

γική, αλλά υπήρχε κάποια δαιμονική επίθεση, που ο στόχος της 

ήταν (και είναι σε παρόμοιες περιπτώσεις) τριπλός. Ο Διάβολος θέλει: 
  

(1)  Να μας βασανίζει με οποιονδήποτε τρόπο και να μας κλέ-

βει τη χαρά και ένας τρόπος που συχνά χρησιμοποιεί είναι η 

δημιουργία πονοκεφάλων, από απλή μορφή μέχρι έντονες 

ημικρανίες.  
 

(2)  Να μας παραπλανά και να μας εξαπατά, ώστε όλα τα θέ-

ματα υγείας, που αντιμετωπίζουμε να τα αποδίδουμε μόνο 

σε φυσικά ή παθολογικά αιτία και όχι σε δική του ενέργεια.  
 

(3)  Να μας κάνει να έχουμε πλήρη εξάρτηση από τα φάρμακα, 

ώστε να μη ζητούμε τη θεραπεία μας από τον Ιησού, 

γιατί με αυτόν τον τρόπο καταστρέφονται τα σατανικά 

174 



 

 

του έργα. Ο Ιησούς Χριστός ήρθε να ελευθερώσει τους δέ-

σμιους και να καταστρέψει τα έργα του Διαβόλου και αυτή 

είναι η διακονία της εκκλησίας σήμερα.  
 

 Κατάλαβα λοιπόν ότι υπήρχε πνευματικός πόλεμος και έ-

πρεπε να περάσω στην αντεπίθεση. Η ώρα ήταν 4 το απόγευμα, 

είχα επιστρέψει στο σπίτι μου από τη δουλειά μου και η επίθεση 

του Πονηρού συνεχιζόταν με το ίδιο σύστημα. Αποφάσισα να 

δώσω την οριστική μάχη μαζί του και άρχισα να προσεύχομαι 

μέχρι τη νίκη. Μετά από μία ώρα προσευχής ο εχθρός είχε νικηθεί 

με τη δύναμη του Κυρίου Ιησού και η ευλογία του είχε έρθει επά-

νω μου. Ο Διάβολος και οι στρατιές του δεν μπορούν να κατισχύ-

σουν εναντίον μας, γιατί τα όπλα μας είναι πνευματικά, το αίμα 

του Ιησού μας καλύπτει και η δύναμή Του εκχέεται από μέσα μας. 
 

 Στην πνευματική μάχη, για την αντιμετώπιση των πονοκε-

φάλων που προέρχονται από δαιμονική επίθεση, ο χριστιανός πο-

λεμιστής πρέπει να γνωρίζει, εκτός των άλλων και  τα εξής:  
 

(α) Μια τακτική που εφαρμόζουν τα πονηρά πνεύματα για να 

κάνουν τους ανθρώπους να είναι δέσμιοι των φαρμάκων και να 

εξαρτώνται απόλυτα από αυτά, γκρεμίζοντας έτσι την πίστη 

τους στη θεία θεραπεία, είναι, όταν αισθάνονται και την παραμι-

κρή ενόχληση στο κεφάλι που δεν δικαιολογεί τη χρήση παυσί-

πονου, να τους δημιουργούν φοβίες ότι ο πόνος θα αυξηθεί και 

εφόσον συμβεί αυτό η καταπολέμησή του θα είναι πιο δύσκολη, 

γι’ αυτό πρέπει προληπτικά να κάνουν χρήση φαρμάκων.  
 

 Ο Κύριος Ιησούς έχει αποκαλύψει ότι στην περίπτωση αυτή 

ενεργούν επάνω στον άνθρωπο πνεύματα προδιάθεσης πονο-

κεφάλου και πνεύματα φόβου. Όσες φορές αισθάνομαι και την 

παραμικρή ενόχληση στο κεφάλι, αμέσως επιτιμώ το "πνεύμα 

προδιάθεσης πονοκεφάλου" και το αποτέλεσμα είναι άμεσο. Όταν 

ο πιστός ενεργεί με αυτόν τον τρόπο, δεν δίνει τόπο στα πονηρά 

πνεύματα, ώστε να βρουν έδαφος και να επιφέρουν μεγαλύτερο 

πρόβλημα. Δεν θυμάμαι κάποια περίπτωση, που να προσευχή-

θηκα και να μην υπήρχε άμεσο αποτέλεσμα. 

 

175 



 

 

  Αυτό δεν σημαίνει ότι συνιστώ να μην παίρνει ο ασθενής 

παυσίπονα. Απλά δείχνω τις προτεραιότητες που πρέπει να 

βάζουμε στη ζωή μας και η πρώτη προτεραιότητα μας είναι πά-

ντα ο Κύριος Ιησούς, που επάνω στο σταυρό του Γολγοθά πήρε 

όλες τις ΑΜΑΡΤΙΕΣ μας και όλες τις ΑΡΡΩΣΤΙΕΣ μας. Ακόμα και 

όταν παίρνουμε φάρμακα, ή πάμε στον γιατρό, προσευχόμαστε ο 

Κύριος να μας θεραπεύσει, γιατί Αυτός είναι ο θεραπεύων.   
 

(β) Όταν ο πόνος στο κεφάλι οφείλεται σε παθολογικά αίτια, συ-

νήθως με τη λήψη παυσίπονου φεύγει. Ένας τρόπος που μπορεί 

κάποιος να διαπιστώσει εάν ο πονοκέφαλος οφείλεται σε δαιμο-

νική επιρροή (και όχι σε παθολογικά αίτια) είναι από το γεγονός 

ότι, ενώ έλαβε παυσίπονα, αυτός συνεχίζεται με αμείωτη έντα-

ση. Για την καταπολέμησή του χρειάζονται πλέον πνευματικά 

όπλα. Αυτό είναι προσωπική εμπειρία πολλών εργατών, που α-

σχολούνται με τη διακονία απελευθέρωσης.  
 

 Θυμάμαι μια περίπτωση κάποιας αδελφής, που είχε έντονες 

ημικρανίες. Το πρόβλημα αυτό της παρουσιαζόταν σε διάφορα 

τακτικά χρονικά διαστήματα με εκδηλώσεις ισχυρού πονοκέφα-

λου, ίλιγγους, τάση για ναυτία και ζάλη. Παρ' όλο που έπαιρνε 

ισχυρά παυσίπονα για ώρες ο πόνος ήταν αφόρητος, σε σημείο 

που έλεγε ότι προτιμούσε να πεθάνει, δεν άντεχε τους ισχυρούς 

πόνους. Στη συζήτηση που κάναμε ανέφερε ότι η αιτία που προ-

καλούσε τις ημικρανίες αυτές, ήταν η μεγάλη πίεση που είχε στην 

εργασία της και στο σπίτι της, κάθε φορά που είχε ένταση και 

στενοχώρια, αμέσως μετά ακολουθούσαν και οι ημικρανίες.  
 

 Της εξήγησα ότι μπορεί βέβαια να συμβαίνει και αυτό, αλλά 

οι εκδηλώσεις αυτές φανέρωναν δαιμονική ενέργεια, όπου τα 

πονηρά πνεύματα εκμεταλλευόντουσαν τις καταστάσεις που αντι-

μετώπιζε και τις προκαλούσαν τις ημικρανίες. Μετά από αυτό της 

ζήτησα, εφόσον το πιστεύει ότι είναι δαιμονική επίθεση, εάν θέλει 

να προσευχηθούμε για ελευθερία και αμέσως δέχθηκε. Επιτιμήσα-

με πνεύμα ημικρανίας και από τότε δεν είχε κανένα πρόβλημα. 

Το έργο που έκανε ο Κύριος Ιησούς ήταν τέλειο επάνω της. Πολ-

λές φορές μου είπε αργότερα: «Ω, ήταν τόσο απλό να ελευθερω-

176 



 

 

θώ και εγώ υπέφερα μη ξέροντας πως να το αντιμετωπίσω. Ευ-

χαριστώ τον καλό Κύριό μας».        
 

(6) ΠΝΕΥΜΑΤΑ ΦΟΒΟΥ και ΘΑΝΑΤΟΥ 

 Κάποτε μια αδελφή είχε έντονο πόνο στο κεφάλι και στο 

στομάχι  και ζήτησε να προσευχηθούμε για θεραπεία. Έβαλα το 

χέρι μου επάνω της και αρχίσαμε να προσευχόμαστε σε ξένες 

γλώσσες, γιατί δεν ξέραμε ακόμα τι ακριβώς έπρεπε να ζητήσου-

με στην προσευχή. Καθώς η προσευχή συνεχιζόταν δεν υπήρχε 

καμιά καλυτέρευση, αντίθετα οι εκδηλώσεις πόνου αύξαναν και 

βογκούσε περισσότερο. Συνεχίσαμε την προσευχή με πίστη και ο 

Κύριος με λόγο γνώσεως αποκαλύπτει ότι το πρόβλημα στο στο-

μάχι δεν ήταν παθολογικό, γιατί είχαμε την εντύπωση ότι οι ενο-

χλήσεις προέρχονταν από κάποιο φαγητό. Το πρόβλημα ήταν 

πνευματικό, κάποιο πονηρό δαιμονικό πνεύμα προσπαθούσε να 

γίνει αποδεκτό και να κάνει κατοχή μέσα της. 
 

 Αρχίσαμε με δύναμη και με εξουσία να επιτιμούμε το πονη-

ρό αυτό πνεύμα. Σε μια στιγμή παρατήρησα ότι τα μάτια της ήταν 

κόκκινα και είχαν ένα παρακλητικό ύφος, γεμάτο από ΦΟΒΟ πό-

νου. Κατάλαβα ότι η επιρροή αυτού του πνεύματος ήταν ισχυρή 

και έπρεπε να αποκαλυφτεί. Αμέσως είπα: «Πνεύμα, εσύ που προ-

καλείς αυτό τον ΦΟΒΟ, σε διατάσσω στο όνομα του Κυρίου Ιησού 

να φανερωθείς και να πεις το όνομά σου…» Τότε, ένα άλλο πνεύ-

μα έδεσε το στόμα της αδελφής για να μην μπορεί να αρθρώσει 

λέξη, προσπαθούσε με κόπο να ανοίξει τα χείλη της, αλλά δεν 

μπορούσε να μιλήσει. Επιτιμήθηκε το πνεύμα αυτό, έφυγε και 

αμέσως λύθηκε η γλώσσα της και είπε σιγά "πεθαίνω".  
 

 Τότε είπα: «Πνεύμα ΘΑΝΑΤΟΥ, σε διατάζω στο όνομα του Ιη-

σού Χριστού να βγεις έξω τώρα από τη δούλη του Κυρίου, είναι 

πλυμένη με το αίμα Του και συ είσαι παραβάτης, δεν έχεις καμιά 

εξουσία επάνω της, είσαι ψεύτης και κλέφτης, φύγε τώρα στο όνο-

μα του Ιησού και φύγε έξω από το χώρο αυτό!" Όταν το δαιμόνιο 

αυτό εκβλήθηκε, η αδελφή έγειρε στο πλάι κουρασμένη, αλλά με 

ένα χαμόγελο νίκης ζωγραφισμένο στο πρόσωπό της, το οποίο α-

κτινοβολούσε από χαρά. 
 

177 



 

 

3. Αρχές και κανόνες του πνευματικού πολέμου 

 Ο χριστιανός πολεμιστής για να διεξαγάγει νικηφόρα τον 

πνευματικό πόλεμο, ο οποίος αποτελείται από συνεχείς μάχες, θα 

πρέπει να γνωρίζει μερικούς βασικούς κανόνες που πρέπει σε 

κάθε περίπτωση να τους εφαρμόζει: 
 

(1) ΚΑΛΥΨΗ ΜΕ ΤΟ ΑΙΜΑ ΤΟΥ ΙΗΣΟΥ ΤΟΥ ΕΡΓΑΤΗ 

 Να μην ξεκινά ποτέ μια πνευματική μάχη, εάν πρώτα ο διά-

κονος απελευθέρωσης δεν έχει ζητήσει από τον Κύριο Ιησού να 

καλύψει τον ίδιο με το ΑΙΜΑ Του. Το αίμα του Ιησού είναι το σκέ-

παστρο (ο ιλασμός) των αμαρτιών μας. Ο Θεός είχε διατάξει τους 

Ισραηλίτες, πριν φύγουν από την Αίγυπτο, να βάψουν τους παρα-

στάτες και το ανώφλιο των θυρών των οικιών τους με το αίμα του 

αρνίου, το οποίο είχαν θυσιάσει με εντολή που είχε δώσει ο Θεός 

στον Μωυσή και το αίμα αυτό ήταν σημείο προστασίας και α-

σφάλειας από την κρίση που θα ερχόταν επάνω σε όλα τα πρω-

τότοκα της Αιγύπτου (άνθρωποι και ζώα). Ο εξολοθρευτής άγγε-

λος, μόλις θα έβλεπε το αίμα στις πόρτες τους, θα τους προσπερ-

νούσε και δεν θα έφερνε κρίση. Αυτή η κάλυψη ήταν για την πε-

ρίοδο της Παλαιάς Διαθήκης.   
 

 Για την περίοδο της Καινής Διαθήκης η κάλυψη γίνεται με το 

αίμα του Αρνίου του εσφαγμένου "προ καταβολής κόσμου", με το 

αίμα του Ιησού Χριστού.  
 

 Πρέπει οι παραστάτες και το ανώφλιο της καρδιάς μας 

να είναι χρισμένοι με το αίμα του Κυρίου Ιησού και αυτό είναι η 

προστασία μας από τις δαιμονικές επιθέσεις και από τις κρίσεις 

που έρχονται γενικά επάνω στον άνθρωπο. Πρέπει καθημερινά ο 

κάθε πιστός να ζητεί από τον Κύριο να τον έχει καλυμμένο με το 

αίμα Του, αλλά ιδιαίτερα ο εργάτης απελευθέρωσης, πριν ξε-

κινήσει τη διακονία του πρέπει να εφαρμόσει την αρχή αυτή, 

αλλιώς είναι ακάλυπτος στις δαιμονικές επιθέσεις, γιατί ότι κάνει, 

δεν το κάνει με τη δική του αξία ή επειδή είναι καλός, αλλά επειδή 

ο Θεός κάνει χάρη και έλεος επάνω του, Αυτός είναι ο ενεργών, 

εμείς είμαστε αχρείοι δούλοι.  
 

 

 

178 



 

 

(2) ΚΑΛΥΨΗ ΜΕ ΤΟ ΑΙΜΑ ΤΟΥ ΙΗΣΟΥ "ΟΛΩΝ..." 

 Πριν την έναρξη της προσευχής απελευθέρωσης, ο εργάτης 

του Θεού πρέπει να ζητήσει από τον Κύριο Ιησού να καλύψει με 

το αίμα Του, όχι μόνον τον ίδιο όπως αναφέραμε, αλλά και όλους 

όσους βρίσκονται στον ίδιο χώρο, γιατί υπάρχει περίπτωση τα 

πονηρά πνεύματα να μπουν σε κάποιο άλλο άτομο που βρίσκεται 

στο χώρο αυτό. Τέτοια περιστατικά έχουν συμβεί σε πολλούς δια-

κόνους απελευθέρωσης, που δεν τήρησαν αυτή την αρχή, είτε 

γιατί δεν το γνώριζαν, είτε από αμέλεια. Στον πνευματικό πόλεμο 

θα πρέπει να γνωρίζουμε ότι ο εχθρός εκμεταλλεύεται τα λάθη 

μας και περιμένει να το κάνουμε. 
 

(3) ΕΠΙΤΙΜΙΣΗ ΜΕ "ΕΞΟΥΣΙΑ" και ΟΧΙ "ΑΤΟΛΜΑ 

 Η διαταγή που δίνει ο εργάτης στα πονηρά πνεύματα 

πρέπει να είναι με εξουσία και επιτακτική, χωρίς κανένα ίχνος 

αμφιβολίας ή δισταγμού για το αποτέλεσμα της διαταγής. Έχουμε 

την εξουσία να ΠΡΟΣΤΑΖΟΥΜΕ τις πονηρές δυνάμεις και όταν 

κάποιος δίνει μια προσταγή, αυτό δείχνει ότι βρίσκεται σε ανώτερη 

θέση εξουσίας από τον άλλο.  
 

 (4) ΔΙΑΤΑΓΗ "ΑΠΕΥΘΕΙΑΣ" ΣΤΟ ΟΝΟΜΑ ΤΟΥ ΙΗΣΟΥ 

 Το δαιμόνιο θα διατάσσεται απευθείας στο όνομα του Κυ-

ρίου Ιησού, γιατί ποτέ δεν θα φύγει, εάν εσύ δεν το διατάξεις 

ΑΠΕΥΘΕΙΑΣ στο όνομα του Ιησού, εάν δηλαδή δεν του απευ-

θύνεις τον λόγο με εξουσία λέγοντας: «Πνεύμα αγανάκτησης σε 

διατάζω στο όνομα του Ιησού Χριστού να φύγεις, τώρα!». Εσύ 

διατάζεις, γιατί την εξουσία αυτή, στην έχει παραχωρήσει ο ίδιος ο 

Ιησούς (βλ. Μάρκος Ις΄/16:15-18). Εάν πεις: «Κύριε Ιησού επιτίμησε 

αυτό το δαιμόνιο και ελευθέρωσε με…», ή εάν πεις «Πατέρα ου-

ράνιε, στο όνομα του Ιησού ελευθέρωσέ με από τα πονηρά πνεύ-

ματα…», δεν πρόκειται να συμβεί απολύτως τίποτα και αυτό το 

γνωρίζει ο Διάβολος. Τίποτα άλλο δεν φοβάται ο Διάβολος και οι 

πονηρές δυνάμεις του, παρά μόνο το κραταιό όνομα του αναστη-

μένου και ένδοξου Ιησού. 
 

 Ο Ιησούς είναι η ΚΕΦΑΛΗ του σώματος της εκκλησίας και 

εμείς οι πιστοί είμαστε το ΥΠΟΛΟΙΠΟ μέρος του σώματος (χέρια, 

179 



 

 

πόδια, κλπ.). Δεν εκτελεί τις εντολές το "κεφάλι", αλλά δίνει τις 

εντολές στο χέρι για να τις εκτελέσει.  
 

 Αυτό έκανε ο ΠΕΤΡΟΣ με τον Ιωάννη, όταν θεράπευσαν 

τον χωλό μπροστά στο ναό, λέγοντάς του: «Εν τω ονόματι του  Ιη-

σού Χριστού του Ναζωραίου, σηκώθητι και περιπάτει» (Πράξεις 

Γ/3:6). Αυτό έκανε και ο ΠΑΥΛΟΣ όταν επιτίμησε πνεύμα πύθω-

νος από μια δούλη στους Φιλίππους: «Προστάζω σε, εν τω ονόμα-

τι του Ιησού Χριστού να εξέλθης εξ αυτής» (Πράξεις Ις΄/16:18).  
 

 Αυτό έκανε και η πρώτη ΕΚΚΛΗΣΙΑ  σε όλες τις περιπτώ-

σεις. Αυτό έκανε και ο ΣΤΕΦΑΝΟΣ, όταν τον λιθοβολούσαν, 

επικαλέστηκε απευθείας τον Ιησού: «Κύριε Ιησού, δέξαι το πνεύμα 

μου» (Πράξεις Ζ/7:59). Δεν είπε: «Πατέρα ουράνιε, στο όνομα του 

Ιησού, δέξαι το πνεύμα μου!». Η δύναμή μας και η εξουσία μας εί-

ναι στο όνομα, το υπέρ παν όνομα, στο όνομα του Ιησού.  
 

 ΣΗΜΕΙΩΣΗ: Λεπτομέρειες για το θέμα αυτό, διάβασε το θέμα: «ΣΕ 

ΠΟΙΟ ΟΝΟΜΑ ΠΡΕΠΕΙ ΝΑ ΠΡΟΣΕΥΧΟΜΑΣΤΕ». Περιέχεται ως 21ο κεφάλαιο 

στο βιβλίο «ΤΙ ΔΙΔΑΣΚΕΙ Ο ΛΟΓΟΣ ΤΟΥ ΘΕΟΥ». 
 

(5) ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ ΜΟΝΟ ΣΕ ΑΝΑΓΕΝΝΗΜΕΝΑ ΑΤΟΜΑ 

 Απαραίτητη προϋπόθεση για την απελευθέρωση ενός 

ατόμου, είναι αυτό να είναι αναγεννημένο και να εκζητεί το 

ίδιο το άτομο την απελευθέρωσή του. Αυτό γίνεται, γιατί εάν 

εκβληθεί ένα πονηρό πνεύμα από ένα μη αναγεννημένο άτομο, η 

Γραφή μας λέγει ότι το πνεύμα αυτό, αφού περιπλανηθεί, μετά θα 

παραλάβει άλλα επτά ισχυρότερα και θα επιστρέψει στο άτομο 

αυτό (βλ. Ματθαίος ΙΒ/12:43-45, Λουκάς ΙΑ/11:24-26). Εάν όμως το 

άτομο είναι αναγεννημένος πιστός και ο ίδιος θέλει να απελευθε-

ρωθεί, τότε έχει και τη δύναμη να μην επιτρέψει την επάνοδο των 

πονηρών πνευμάτων.  
 

 Για να βοηθήσουμε τα άτομα, που δεν έχουν κάνει κύριο της 

ζωής τους τον Ιησού Χριστό, που δεν έχουν αναγεννηθεί, το μόνο 

που μπορούμε να κάνουμε για να μην τους δημιουργήσουμε πρό-

βλημα είναι να "δέσουμε" τα πονηρά πνεύματα που τους επη-

ρεάζουν. Στην περίπτωση αυτή δεσμεύεται για ένα χρονικό διά-

στημα η δύναμη των πνευμάτων να ενεργούν επάνω σ' ένα άτο-

180 



 

 

μο, ώστε αυτό να μπορέσει με τη δική του πλέον θέληση να εκζη-

τήσει τον Ιησού Χριστό να έρθει στη ζωή του.  
 

(6) ΕΠΙΤΙΜΗΣΗ ΜΕ ΤΟ ΟΝΟΜΑ ή ΜΕ ΤΙΣ ΕΚΔΗΛΩΣΕΙΣ 

 Η επιτίμηση των πονηρών πνευμάτων πρέπει να γίνε-

ται με το ΟΝΟΜΑ τους ή με τις ΕΚΔΗΛΩΣΕΙΣ τους. Εάν δεν γνω-

ρίζουμε ποιο είναι το όνομα του πνεύματος, μπορούμε να το δια-

τάξουμε στο όνομα του Ιησού Χριστού να μας το αποκαλύψουν. 

Εάν επίσης, δεν γνωρίζουμε το όνομα του πονηρού πνεύματος 

και χωρίς αυτό να μας το έχει αποκαλύψει, μπορούμε να το επιτι-

μήσουμε με τις εκδηλώσεις που παρουσιάζει το πνεύμα μέσα 

από το άτομο που απελευθερώνεται.  
 

 Σε παθολογικές καταστάσεις, δεν θα ψάχνουμε να βρούμε 

δαιμόνια για να τα διώξουμε, αλλά θα ζητούμε από τον Κύριο Ιη-

σού θεραπεία, επιτιμώντας απλά τις εκδηλώσεις που βλέπουμε.  
 

 Θυμάμαι μια περίπτωση που μου συνέβηκε πριν από χρό-

νια. Με είχαν καλέσει κάποια Τετάρτη βράδυ να διακονήσω τον 

Λόγο του Θεού σε μια τοπική εκκλησία στην Αθήνα. Από το πρωί 

της ημέρας εκείνης είχα έντονες ενοχλήσεις στο λαιμό, που προ-

μήνυαν κρυολόγημα με όλα τα γνωστά επακόλουθα. Η κατάσταση 

δεν παρουσίαζε καμιά βελτίωση, παρ' όλο που είχα πιει ζεστά ρο-

φήματα. Το μεσημέρι, καθώς επέστρεφα στο σπίτι μου και βάδιζα 

πεζός, σκέφτηκα να πάρω τηλέφωνο τον υπεύθυνο της εκκλησίας 

και να ακυρώσω τη βραδινή ομιλία μου.  
 

 Παράλληλα όμως αποφάσισα, πριν το κάνω αυτό, να ζητή-

σω με πίστη θεραπεία και ο Κύριος να μου δείξει το θέλημά Του 

για το βράδυ. Επειδή δεν γνώριζα εάν το πρόβλημα ήταν παθολο-

γικό ή εάν υπήρχε δαιμονική επίθεση, προσευχήθηκα και επιτίμη-

σα τις εκδηλώσεις που υπήρχαν στο σώμα μου. Προσευχήθηκα 

και είπα δυνατά:  
 

«Είμαι αναγεννημένο παιδί του Θεού και με έχει χρίσει με 

το Πνεύμα Του, έχω πλυθεί με το πολύτιμο αίμα του Ιησού 

Χριστού. Εσύ Ιησού μου επάνω στον Γολγοθά πήρες όλες 

αμαρτίες μου, όλες τις αρρώστιες μου και όλα τα προβλή-

ματα που ο Διάβολος φέρνει στη ζωή μου.  
 

181 



 

 

 Δεν δέχομαι καμιά ενέργεια του εχθρού στη ζωή μου 

και καμιά εκδήλωση της αρρώστιας, επιτιμώ στο όνομα του 

Ιησού Χριστού όλα τα συμπτώματα της γρίπης και του κρυο-

λογήματος που μου έχουν παρουσιαστεί.  
 

 Διατάσσω στο όνομα του Ιησού ο λαιμός μου να καθα-

ρίσει, η αδιαθεσία του σώματός μου να φύγει και να απο-

κατασταθεί η υγεία μου, γιατί έχω θεραπευτεί με τις πληγές 

του Ιησού, Αυτός ανανεώνει τις δυνάμεις μου σαν του αε-

τού και έχω την εξουσία να πατώ επάνω σε όλη τη δύναμη 

του Διαβόλου.  
 

 Σε ευχαριστώ Κύριε, γιατί Εσύ ενεργείς επάνω μου για 

σωτηρία και για ελευθερία από όλα τα προβλήματά μου…» 
 

 Όπως βάδιζα και προσευχόμουν, συνέβηκε κάτι πολύ γνώ-

ριμο σε όλους μας, όταν έχουμε γρίπη και παίρνουμε παυσίπονα. 

Άρχισα να ιδρώνω, σαν να είχα πάρει μαζί δύο ασπιρίνες, η φωνή 

μου να καθαρίζει και η σωματική αδιαθεσία να εξαφανίζεται. Ήταν 

μια άμεση ενέργεια του Κυρίου, καθώς επιτιμούσα όχι κάποιο πο-

νηρό πνεύμα, αλλά επιτιμούσα τις εκδηλώσεις του προβλήματος.  
 

(7) ΑΠΕΦΥΓΕ ΤΗ ΣΥΖΗΤΗΣΗ ΜΕ ΤΑ ΠΟΝΗΡΑ ΠΝΕΥΜΑΤΑ 

 Όταν το πονηρό πνεύμα μας πειράζει στη ΣΚΕΨΗ, τότε 

είναι η κατάλληλη στιγμή για επίθεση νίκης. Αυτό είναι μία 

από τις βασικές αρχές του πνευματικού πολέμου και ο εχθρός δεν 

αγνοεί αυτή την αρχή, γι' αυτό σε κάθε ανάλογη περίπτωση προ-

σπαθεί με κάθε τρόπο να κάνει τον πιστό αδύναμο να ενεργήσει 

και να τον αποτρέψει να επιτεθεί. Εδώ δεν αναφέρομαι ειδικά στον 

εργάτη απελευθέρωσης, αλλά σε κάθε πιστό. Μια τακτική που 

εφαρμόζει ο εχθρός σε όλες τις περιπτώσεις είναι να δημιουργεί 

μέσα στη σκέψη του πιστού ολόκληρη διαλογική συζήτηση, την 

οποία κατευθύνει στο σημείο που αυτός θέλει. Για παράδειγμα, 

όταν κάποιος μας έχει αδικήσει, αρχίζει στο μυαλό μας αμέσως η 

επίθεση του Διαβόλου, κάνοντάς μας να πιστεύουμε ότι είναι δικές 

μας σκέψεις. Σκεφτόμαστε:  

«Ο Γιώργος με αδίκησε, δεν έπρεπε να μου φερθεί έτσι, όταν 

τον συναντήσω θα του πω ότι με εξαπάτησε…. Εάν μου πει 

182 



 

 

ότι εγώ δεν κατάλαβα, θα του πω ότι επιμένει στο λάθος του 

…..Εάν μου ζητήσει συγνώμη, σίγουρα θα είναι για να μου 

κάνει τον καλό, δεν πρέπει να το δεχτώ .….εάν ….εάν….»  
 

 Ολόκληρη στιχομυθία γίνεται μέσα στο μυαλό μας, με εισή-

γηση των πονηρών πνευμάτων και εφόσον δεν υπάρχουν σπλά-

χνα αγάπης και πνεύμα συγχωρητικότητας, τότε βρίσκουν έδαφος 

πνεύματα πικρίας, απογοήτευσης και θυμού, με αποτέλεσμα μό-

λις συναντήσουμε το άτομο που μας αδίκησε, ή που εμείς "νομί-

ζουμε" ότι μας αδίκησε, να έχουμε εχθρική διάθεση απέναντί του. 

Η πνευματική επίθεση των πονηρών πνευματικών δυνάμεων 

στο νου και στη σκέψη του ατόμου είναι ένα από τα πιο ισχυρά 

όπλα του Διαβόλου και των δυνάμεών του, που συνήθως έχει 

άμεσα αποτελέσματα.  
  

 Όταν τα αποτελέσματα δεν είναι άμεσα, ειδικά στους ανα-

γεννημένους πιστούς, τότε ενεργεί με ύπουλη τεχνική, αφήνει τον 

πιστό να ηρεμήσει και σε κάποια στιγμή του φέρνει στη σκέψη το 

περιστατικό. Αφού σπέρνει μέσα του τις εισηγήσεις του, μετά πάλι 

σταματά. Αρχίζει πάλι αργότερα, μέχρι να επιτύχει το στόχο του, 

φέρνοντας πάντοτε στη σκέψη του πιστού, γεγονότα και περιπτώ-

σεις που πράγματι έχει "δίκιο", αλλά τα διαστρεβλώνει, γεμίζοντας 

το άτομο με ταραχή, θλίψη και πόνο και στο τέλος το γεμίζει με 

θυμό, πείσμα, αγανάκτηση και οργή.  
 

 Εάν την ίδια στιγμή που έγινε η εισήγηση του εχθρού στη 

σκέψη μας, την επιτιμήσουμε με πίστη και εξουσία, η νίκη θα είναι 

άμεση. Μπορούμε να πούμε:  
 

«Στο όνομα του Ιησού Χριστού επιτιμώ στη σκέψη αυτή 

Διάβολε για τον Γιώργο, καθαιρώ κάθε οχύρωμα, που θέ-

λεις να κτίσεις μέσα στο μυαλό μου....  

     Ο Ιησούς πέθανε και για τον Γιώργο και εγώ τον αγα-

πώ, ο Κύριός μου θα αναλάβει την υπόθεσή μου. Εσύ, 

είσαι πατέρας του ψεύδους και δεν δέχομαι καμιά εισή-

γησή σου…. 

    Φύγε τώρα στο όνομα του Ιησού Χριστού και διακηρύτ-

τω ότι είμαι ελεύθερος....».  
 

183 



 

 

 Εάν ενεργούσαμε με αυτό τον τρόπο σε κάθε περίπτωση, 

πολλά προβλήματα θα είχαν εξαλειφθεί τελείως από τη ζωή μας. 

Γι' αυτό ο Παύλος μας προτρέπει να φορέσουμε την πανοπλία του 

Θεού, ένα από τα εξαρτήματά της είναι Η ΠΕΡΙΚΕΦΑΛΑΙΑ ΤΗΣ 

ΣΩΤΗΡΙΑΣ, η οποία είναι προστασία μας από τις επιθέσεις που 

κάνει ο εχθρός μέσα στο μυαλό μας.   
 

(8) Η ΝΙΚΗ ΕΡΧΕΤΑΙ ΜΕ ΤΗΝ ΤΑΠΕΙΝΩΣΗ 

 Στην πνευματική μάχη πρέπει να έχουμε καθαρότητα, 

αγιασμό και ταπεινότητα. Να γνωρίζουμε ότι εμείς δεν έχουμε 

τη δύναμη από μόνοι μας να κάνουμε το παραμικρό, ούτε έναν 

απλό πονοκέφαλο να επιτιμήσουμε. Η δόξα ανήκει μόνον στον 

Ιησού Χριστό, γιατί Αυτός είναι που σώζει, αναγεννά, βαπτίζει με 

το άγιο Πνεύμα Του, ελευθερώνει από τις πονηρές δυνάμεις και 

δίνει λύσεις σε όλα τα προβλήματά μας. Εμείς, εφόσον εκζητούμε 

τον αγιασμό μας, είμαστε τα εύχρηστα σκεύη στα δικά Του χέρια. 

Η  τιμή και η δόξα ανήκει στον Κύριο Ιησού.  
 

(9) ΣΤΟΝ ΠΟΛΕΜΟ ΚΑΙ Ο ΝΙΚΗΤΗΣ ΕΧΕΙ ΑΠΩΛΕΙΕΣ 

 Τέλος, ο χριστιανός πολεμιστής δεν πρέπει ποτέ να α-

πογοητεύεται όταν σε κάποια πνευματική μάχη δεν υπάρχει 

νίκη ή υπάρχουν απώλειες. Θα πρέπει να έχει υπόψη του ότι η 

μάχη είναι του Κυρίου, Αυτός μάχεται για μας, εμείς εκτελούμε τον 

Λόγο Του. Μπορεί να χάνουμε μερικές ΜΑΧΕΣ, αλλά δεν έχουμε 

χάσει τον ΠΟΛΕΜΟ.  
 

 Πάντοτε σε μια μάχη υπάρχουν απώλειες και από τις δύο 

πλευρές και από τους νικητές και από τους ηττημένους. Σε περί-

πτωση αποτυχίας να ζητάμε από τον Κύριο να μας αποκαλύπτει 

τις μεθοδείες και τα σχέδια του εχθρού, ώστε στην επόμενη ανα-

μέτρηση να έχουμε τη νίκη.   
 
 

 
 

ΤΕΛΟΣ  ΤΟΥ   Β΄  ΜΕΡΟΥΣ 

 

184 



 

 

 

 

 

   

ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ 
από 

Σ Χ Ι Ζ Ο Φ Ρ Ε Ν Ε Ι Α 

 
 

 

 

 

Μέρος ΤΡΙΤΟ 
 

 

 

 
 

 

 

 

 
 
 

 

ΦΙΛΑΔΕΛΦΟΣ 
 

 
 
 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

 

 

Κεφάλαιο ΔΕΚΑΤΟ ΕΚΤΟ 
 

«Η ΑΠΟΚΑΛΥΨΗ ΤΗΣ ΣΧΙΖΟΦΡΕΝΕΙΑΣ» 
 

 
 

1.  Η ΣΧΙΖΟΦΡΕΝΕΙΑ ΣΗΜΕΡΑ 
 

Α. Πιστεύω ότι ο κάθε άνθρωπος θα έχει αναρωτηθεί για τα 

παρακάτω ερωτήματα και θα προσπάθησε να δώσει τη δική του, 

σωστή ή λάθος, εξήγηση. Προσωπικά έχω ακούσει από πολλούς, 

να έχουν τέτοιους προβληματισμούς και να κάνουν σχετικές ερω-

τήσεις για να μάθουν ποια είναι η αλήθεια:  
 

 Από πού προέρχεται η σχιζοφρένεια; Είναι παθολογική ή 

ψυχική ασθένεια; Υπάρχει περίπτωση κάποιος σχιζοφρενής  

να θεραπευτεί ολοκληρωτικά; 
 

 Γιατί σήμερα δεν υπάρχουν δαιμονιζόμενοι, όπως υπήρχαν 

την εποχή του Ιησού, κάτι που συχνά αναφέρεται μέσα στις 

περιγραφές των 4 Ευαγγελίων; Ή μήπως υπάρχουν, αλλά 

βρίσκονται κάτω από άλλη ονομασία; 
 

 Γιατί σήμερα υπάρχουν πολλοί που έχουν χαρακτηριστεί 

σαν «τρελοί», μήπως υπάρχει κάποια σχέση ανάμεσα στο 

δαιμονιζόμενο άτομο με το τρελό άτομο;  
 

 Μήπως επίσης υπάρχει σχέση ανάμεσα στον σχιζοφρενή 

και στο δαιμονιζόμενο άτομο;  
 

 Υπάρχουν ψυχικές ασθένειες και τι είναι αυτές; Που οφείλο-

νται; Ποιος τις προκαλεί; 
 

  Ο βασικός λόγος που γράφτηκε το 3o μέρος του βιβλίου 

αυτού, είναι για να δοθούν απαντήσεις στα παραπάνω ερωτήμα-

τα, καθώς και σε άλλα παρόμοια. Ψάχνοντας την Ελληνική χρι-

στιανική βιβλιογραφία, για να αντλήσω στοιχεία για το θέμα αυτό, 

διαπίστωσα ότι δεν υπάρχει κανένα σχετικό βιβλίο και αυτό μου 

187 



 

 

προξένησε εντύπωση, γιατί ένα τόσο σοβαρό θέμα, δεν έχει απα-

σχολήσει καθόλου την εκκλησία του Ιησού Χριστού. Ψάχνοντας 

επίσης την ιατρική βιβλιογραφία και εκεί τα αποτελέσματα ήταν 

απογοητευτικά, καθόσον δεν υπήρχαν σαφείς αναφορές για μια 

ολοκληρωμένη θεραπεία ενός σχιζοφρενικού ατόμου, αλλά υπήρ-

χαν απλά υποθέσεις και εικασίες. Πιστεύω ότι το πρόβλημα της 

σχιζοφρένειας είναι το μεγάλο αγκάθι της ψυχιατρικής επιστήμης. 

Λύση στο πρόβλημα δεν έχει, γιατί ξεκινά από λάθος αφετηρία. 

Το πρόβλημα είναι καθαρά πνευματικό και οφείλεται στη 

δράση των δαιμονικών πνευμάτων, όπως θα δούμε στη συνέ-

χεια με λεπτομέρειες. Αυτό, ο σύγχρονος ορθολογιστής και δια-

νοούμενος αρνείται πεισματικά να το δεχτεί, με αποτέλεσμα να 

βρίσκεται ο ίδιος μέσα σε σύγχυση, απορία και ακαταστασία. 
 

 Μέσα από τις περιγραφές που θα ακολουθήσουν στη συνέ-

χεια ο αναγνώστης θα διαπιστώσει ότι οι όροι «σχιζοφρένεια», 

«παράνοια» και «τρέλα» είναι συνώνυμοι όροι και αποτελούν 

τον επιστημονικό μανδύα του σύγχρονου ανθρώπου που κατέχε-

ται από πονηρά πνεύματα. Οι εκδηλώσεις των «δαιμονιζομέ-

νων» ατόμων, όπως περιγράφονται στην Βίβλο είναι ακριβώς οι 

ίδιες με τις εκδηλώσεις ενός σημερινού παρανοϊκού ή τρελού ατό-

μου. Η πηγή από την οποία προέρχονται είναι η ίδια, είναι ο ε-

χθρός της ψυχής. 
 

Β. Η σχιζοφρένεια είναι ένα πολύ συνηθισμένο πρόβλημα σε 

όλες τις κοινωνίες. Υπολογίζεται ότι στις Ηνωμένες Πολιτείες της 

Αμερικής υπάρχουν εξήντα εκατομμύρια σχιζοφρενείς. Αυτό ση-

μαίνει ότι είναι το ένα όγδοο περίπου του πληθυσμού. Σύμφωνα 

με στατιστικά στοιχεία το μισό των ασθενών βρίσκεται στις Ψυχια-

τρικές κλινικές για θεραπεία. Από τις περιπτώσεις που υπάρχουν, 

άλλες χαρακτηρίζονται σαν καλοήθεις και άλλες σαν κακοήθεις. 

Πολλοί από τους σχιζοφρενείς ποτέ δεν έχουν λάβει θεραπεία. Η 

σχιζοφρένεια είναι ο "πονοκέφαλος" των ειδικών στο πεδίο 

της ψυχοθεραπείας, καθόσον η αιτία της σχιζοφρένειας και η θε-

ραπεία της παραμένει για πολλούς άγνωστη.  
 
 
 

188 



 

 

 Πολλές μελέτες έχουν γίνει, πολλές περιπτώσεις έχουν πα-

ρατηρηθεί από επιστήμονες και πολλά βιβλία έχουν γραφτεί, αλλά 

η αντιμετώπιση της σχιζοφρένειας με τους συνηθισμένους ιατρι-

κούς τρόπους καταλήγει συνήθως σε παταγώδη αποτυχία. Στο βι-

βλίο όμως αυτό θα αναφερθούμε σ’ έναν τρόπο θεραπείας που 

δεν αποτυγχάνει ποτέ και που το αποτέλεσμα αφήνει άφωνους 

ακόμη και αυτούς που χρησιμοποιούνται γι’ αυτό το σκοπό. Για 

να καταπολεμηθεί ένα πρόβλημα, πρέπει να βρεθεί η αιτία 

που το προκαλεί και επειδή η Ψυχιατρική επιστήμη δεν έχει βρει 

ακόμα την αιτία, δεν έχει και τη λύση του προβλήματος. Η σχιζο-

φρένεια δεν οφείλεται σε παθολογικά αίτια, αλλά σε πνευματικά 

αίτια, είναι αποτέλεσμα της επίδρασης των πονηρών δαιμονικών 

πνευμάτων επάνω στον άνθρωπο.  
 

 Ο εργάτης του Θεού που εκτελεί τη διακονία της εκβολής 

δαιμονίων, προκειμένου να απελευθερωθούν οι πνευματικά δέ-

σμιοι, συχνά θα συναντήσει αυτή τη διατάραξη και το διαμελισμό 

της προσωπικότητας ενός ατόμου. Έχει παρατηρηθεί ότι το ένα 

τέταρτο από τα άτομα που έρχονται για να απελευθερωθούν από 

ενοχλήσεις δαιμονικών πνευμάτων, έχουν μέσα τους το στοιχείο 

της σχιζοφρένειας, μια διπλής ή πολλαπλής προσωπικότητας. 
 

2.  ΕΠΙΤΙΜΗΣΗ και ΕΞΟΡΚΙΣΜΟΣ: ΔΙΑΦΟΡΕΣ 

 Για να μην υπάρχει παρερμηνεία και κακή παρανόηση από 

αυτούς που δεν έχουν επίγνωση των αληθειών των Λόγου Θεού, 

ή που γενικά δεν είναι εξοικειωμένοι με τις διδασκαλίες της Βί-

βλου, θα πρέπει να διευκρινίσουμε ότι ο εργάτης του Κυρίου δεν 

κάνει "εξορκισμούς", με την έννοια που ο κόσμος γνωρίζει και 

συνήθως έχει παραπληροφόρηση για το θέμα αυτό, κυρίως από 

τις κινηματογραφικές ταινίες θρίλερ που βλέπει. Ο εργάτης του 

Κυρίου δεν έχει από ΜΟΝΟΣ του την εξουσία και τη δύναμη ούτε 

έναν ασήμαντο πυρετό να διώξει, απλά εκτελεί με πίστη τον Λόγο 

του Κυρίου, ενεργεί με την εξουσία που του έχει δώσει ο Κύριος 

και οι δυνάμεις του σκότους δεν υποτάσσονται στον εργάτη, αλλά 

υποτάσσονται ΜΟΝΟ στο παντοδύναμο όνομα του Ιησού. Σύμ-

φωνα με την Βίβλο ο εργάτης απελευθέρωσης ΔΕΝ ΕΞΟΡΚΙΖΕΙ, 

189 



 

 

αλλά ΕΠΙΤΙΜΑ τις δυνάμεις του σκότους, την ασθένεια, το πρό-

βλημα, κλπ. στο όνομα του Κυρίου Ιησού και ο Ιησούς είναι που 

φανερώνει τη δόξα Του και το μεγαλείο Του. 
 

 Αυτή την γενική αρχή της επιτίμησης (και όχι του κατά κό-

σμον εξορκισμού), την συναντούμε σε ολόκληρη την Αγία Γραφή 

και σε διάφορες περιπτώσεις. Η επιτίμηση είναι η κρίση του Θεού 

κατά της αμαρτίας, με οποιαδήποτε μορφή ή τρόπο εκδηλώνεται, 

είτε σε ανθρώπους, είτε σε ζώα, είτε σε στοιχεία της φύσης. Διά-

βασε προσεκτικά τα παρακάτω εδάφια, τα οποία είναι μερικές (εν-

δεικτικές) αναφορές επιτίμησης από την Παλαιά Διαθήκη: 
 

 1. ΨΑΛΜΟΣ Θ/9:5 

 «Επετίμησας τα έθνη· εξωλόθρευσας τον ασεβή· το όνομα αυ-

τών εξήλειψας εις τον αιώνα του αιώνος». 
 

 2. ΨΑΛΜΟΣ ΞΗ/68:30 

 «Επετίμησον τα θηρία του καλαμώνα, (επετίμησον) το πλήθος 

των ταύρων και τους μόσχους των λαών, εωσού έκαστος προ-

σφέρει υποταγήν με πλάκας αργυρίου· διασκόρπισον τους λαούς 

τους αγαπώντας πολέμους». 
 

 3. ΨΑΛΜΟΣ Ρς'/106:9 

 «Και επετίμησε (ο Κύριος) την Ερυθράν θάλασσαν, και εξηράν-

θη· και διεβίβασεν αυτούς διά των αβύσσων ως δι' ερήμου...». 
 

 4. ΨΑΛΜΟΣ ΡΙΘ/119:21 

 «Συ επετίμησας τους επικαταράτους υπερηφάνους, τους εκκλί-

νοντας από των προσταγμάτων Σου...». 
 

 5. ΝΑΟΥΜ Α/1:4 

 «Επιτιμά την θάλασσαν και ξηραίνει αυτήν και καταξηραίνει 

πάντας τους ποταμούς· μαραίνεται η Βασάν και ο Κάρμηλος 

και το άνθος του Λιβάνου μαραίνεται....». 
 

 6. ΖΑΧΑΡΙΑΣ Γ/3:2 

 «Και είπε Κύριος προς τον Διάβολον: Θέλει σε επιτιμήσει ο Κύ-

ριος, Διάβολε· Ναι, θέλει σε επιτιμήσει ο Κύριος, ο οποίος εξέλε-

ξε την Ιερουσαλήμ....». 
 

190 



 

 

 7. ΜΑΛΑΧΙΑΣ Γ/3:11 

 «Και θέλω επιτιμήσει υπέρ υμών (για χάρη σας) τον "καταφθεί-

ροντα", και δεν θέλει φθείρει τους καρπούς της γης σας· ουδέ η 

άμπελός σας θέλει απορρίψει προ καιρού τον καρπόν αυτής εις 

τον αγρόν, λέγει ο Κύριος των δυνάμεων.....». 
 

 Η ίδια αρχή υπάρχει και στην Καινή Διαθήκη, κυρίως στη 

ζωή του Ιησού Χριστού, όπου Τον βλέπουμε να επιτιμά όχι μόνο 

τις δυνάμεις του σκότους, αλλά και τις δυνάμεις (τα στοιχεία) της 

φύσης. Αναφέρουμε και εδώ μερικές ενδεικτικές περιπτώσεις επι-

τίμησης, στις οποίες πρέπει να δώσουμε προσοχή: 
 

 1. ΜΑΤΘΑΙΟΣ Η/8:26 (βλ. Μάρκος Δ/4:39, Λουκάς Η/8:24) 

 «Και λέγει (ο Ιησούς) προς αυτούς: Διατί είσθε δειλοί, ολιγόπι-

στοι; Τότε σηκωθείς επετίμησε τους ανέμους και την θάλασ-

σαν, και έγινε γαλήνη μεγάλη....». 
 

 2. ΜΑΤΘΑΙΟΣ ΙΖ/17:18 

 «Και επετίμησεν αυτόν ο Ιησούς, και εξήλθεν απ' αυτού το 

δαιμόνιον και εθεραπεύθη το παιδίον από της ώρας εκείνης....». 
 

 3. ΜΑΡΚΟΣ Η/8:33 

 «Ο δε επιστραφείς και ιδών τους μαθητάς αυτού, επετίμησε 

τον Πέτρον λέγων: Ύπαγε οπίσω μου, Σατανά· διότι δεν φρονείς 

τα του Θεού, αλλά (φρονείς) τα των ανθρώπων.....». 
 

 4. ΜΑΡΚΟΣ Θ/9:25 

 «Ιδών δε ο Ιησούς ότι συγκεντρώνεται όχλος, επετίμησε το 

πνεύμα το ακάθαρτον, λέγων προς αυτό: "Το πνεύμα το άλαλον 

και κωφόν, Εγώ σε προστάζω, Έξελθε απ' αυτού"....». 
 

 5. ΛΟΥΚΑΣ Δ/4:35  (βλ. Μάρκος Α/1:23-26, Λουκάς Δ/4:41) 

 «Και επετίμησεν αυτό ο Ιησούς, λέγων: "Σιώπα και έξελθε εξ 

αυτού". Και το δαιμόνιον έρριψεν αυτόν εις το μέσον και εξήλ-

θεν απ' αυτού, χωρίς να βλάψει αυτόν παντελώς......». 
 

 6. ΛΟΥΚΑΣ Δ/4:39 

 «Και σταθείς (ο Ιησούς) επάνω αυτής επετίμησε τον ΠΥΡΕΤΟΝ, 

και αφήκεν αυτήν και παρευθύς σηκωθείσα υπηρέτει αυτούς». 
 

191 



 

 

7. ΙΟΥΔΑΣ Α/1:9 

 «Ο δε Μιχαήλ ο αρχάγγελος, όταν αγωνιζόμενος με τον Διάβολο 

εφιλονείκει περί του σώματος του Μωυσέως, δεν ετόλμησε να 

επιφέρει εναντίον αυτού κατηγορίαν βλάσφημον, αλλ' είπεν, Ο 

Κύριος να σε επιτιμήσει.....». 
 

8. ΠΡΑΞΕΙΣ Ις'/16:18 

 «Βαρυνθείς δε ο Παύλος και στραφείς, είπε προς το (πονηρόν) 

πνεύμα, Σε προστάζω εις το όνομα του Ιησού Χριστού να εξέλ-

θεις απ' αυτής. Και εξήλθε την αυτήν ώραν». 
 

 Εδώ έχουμε μια καθαρή επιτίμηση από τον Παύλο δαιμονι-

κού πνεύματος (πύθωνος), χωρίς ο Παύλος να χρησιμοποιεί 

τον όρο "επιτιμώ", αντ' αυτού είπε στο πονηρό πνεύμα "σε 

προστάζω..." 

 

 Θα ρωτήσει κάποιος εύλογα: «ΕΞΟΡΚΙΣΜΟΣ και ΕΠΙΤΙΜΗ-

ΣΗ δεν είναι έννοιες ταυτόσημες, αφού και στον εξορκισμό και στην 

επιτίμηση έχουμε εκβολή δαιμονίων;». Όχι, δεν είναι το ίδιο, είναι 

δύο εκ διαμέτρου αντίθετες ενέργειες.  
 

(1)  Τον "εξορκισμό" ενεργούν μη αναγεννημένοι άνθρωποι, οι 

οποίοι δεν έχουν γνωρίσει τον Κύριο Ιησού ως προσωπικό 

τους σωτήρα, ενώ την "επιτίμηση" ενεργούν πάντα πιστοί, 

γεμάτοι από το άγιο Πνεύμα του Κυρίου και έχοντας επί-

γνωση της δόξας του Ιησού, καθώς και της δύναμης και της 

εξουσίας που έχουν στο παντοδύναμο όνομα του Ιησού.  
 

(2)  Οι "εξορκιστές" ποτέ δεν ενεργούν σύμφωνα με τον Λόγο 

του Θεού και κατά τη διάρκεια της τελετής διαβάζουν διάφο-

ρες ευχές, προσευχές και εξορκισμούς, που δεν έχουν σχέ-

ση με την Βίβλο, απλά έχουν θρησκευτικό "χριστιανικό" μαν-

δύα, ενώ οι διάκονοι απελευθέρωσης χρησιμοποιούν μόνο 

το όνομα του Κυρίου Ιησού και στο όνομα αυτό διατάσσουν 

απευθείας τις δυνάμεις του σκότους να φύγουν.  
 

(3)  Με τον εξορκισμό τα δαιμόνια δεν φεύγουν, γιατί δεν φο-

βούνται αυτόν που κάνει εξορκισμό, αντίθετα "παίζουν" μαζί 

του, εξαπατώντας και αυτόν και το άτομο που εξορκίζουν, 

192 



 

 

καθόσον σταματούν την ενέργειά τους επάνω στο άτομο για 

να πιστέψουν όλοι ότι έφυγαν από μέσα του και μετά από 

ένα διάστημα αρχίζουν και πάλι την πονηρή δράση τους με 

διαφορετική μορφή.  
 

  Αντίθετα στην επιτίμηση, που γίνεται στο υπέρ παν ό-

νομα του Κυρίου Ιησού, τα δαιμονικά πνεύματα δεν μπο-

ρούν να μείνουν άλλο, φεύγουν και αυτό το γνωρίζουν όλοι 

όσοι βρίσκονται στο χώρο της προσευχής απελευθέρωσης 

από τα σημεία που επακολουθούν, αλλά και από την τερά-

στια αλλαγή στη ζωή του πιστού που απελευθερώθηκε.  
 

  Τα δαιμόνια υπακούουν ΜΟΝΟ στο όνομα του Ιησού, εί-

ναι το ΜΟΝΟ όνομα, στο άκουσμα του οποίου τρέμουν και 

υποτάσσονται, γιατί είναι γεγραμμένο ότι στο όνομα του Ιη-

σού θα κλίνει «...παν γόνυ επουρανίων και επιγείων και κατα-

χθονίων και πάσα γλώσσα θα ομολογήσει ότι ο Ιησούς Χριστός 

είναι Κύριος εις δόξαν Θεού Πατρός» (Φιλιππησίους Β/2:9-11). 

Και το όνομα αυτό θα βγαίνει από χρισμένα χείλη και όχι 

από απερίτμητα.                                            
 

 Στο18ο κεφάλαιο αναφέρουμε την περίπτωση των επτά 

υιών του αρχιερέα Σκευά (βλ. Πράξεις ΙΘ/19:13-16), οι οποίοι θέλη-

σαν να μιμηθούν τον απόστολο Παύλο και να εκβάλλουν δαιμό-

νια. Οι υιοί του Σκευά απέτυχαν, γιατί ως μη αναγεννημένοι ε-

φάρμοσαν τις αρχές του "εξορκισμού" και όχι τις αρχές της "επι-

τίμησης", σύμφωνα με τον Λόγο του Θεού. 
 

 Ο Κύριος Ιησούς, έδωσε στην εκκλησία των εσχάτων και-

ρών την ιδιαίτερη αυτή αποκάλυψη για το πρόβλημα της σχιζο-

φρένειας, ώστε να καθαριστεί η νύμφη Του και να ετοιμαστεί για 

να έρθει να την παραλάβει «...δια να παραστήσει αυτήν εις τον εαυ-

τόν Του ένδοξον εκκλησίαν, μη έχουσαν κηλίδα, ή ρυτίδα, ή κάτι των 

τοιούτων…» (Εφεσίους Ε/5:26-27).  
 

 Η αποκάλυψη αυτής της αλήθειας που περιγράφεται παρα-

κάτω είναι συγκλονιστική και μόνον ο Κύριος Ιησούς θα μπορούσε 

να οδηγήσει τον άνθρωπο στο φως της αλήθειας, γι’ αυτό Του α-

νήκει όλη η δόξα, Αυτός είναι ο Κύριος πάντων. 

193 



 

 

3.  Η  ΑΠΟΚΑΛΥΨΗ ΤΗΣ ΣΧΙΖΟΦΡΕΝΕΙΑΣ 

 Η αφήγηση παρακάτω ανήκει στην Άϊντα Μακ Χάμοντ: 
 

«….Σε κάποια περίπτωση απελευθέρωσης μιας κοπέλας, που εί-

χαμε, της Άννας, παρ' όλο τον κόπο που κατεβάλαμε, δεν έδειχνε 

να προχωρεί και να υπάρχει θετικό αποτέλεσμα. Και όμως το 

άτομο εκείνο με πολλή σοβαρότητα ζητούσε να ελευθερωθεί. Η 

κοπέλα αυτή αγαπούσε τον Κύριο πάρα πολύ, πίστευε με όλη την 

καρδιά της ότι αιτία της κατάστασής της ήταν τα δαιμόνια που την 

ενοχλούσαν και η μόνη λύση ήταν να ελευθερωθεί από αυτά, γι' 

αυτό έκραζε προς τον Κύριο με απόγνωση. Συνεργαζόταν μαζί 

μας, χωρίς να μας δημιουργεί κάποιο πρόβλημα και όμως 

στο τέλος τα αποτελέσματα ήταν απογοητευτικά.  
 

 Από καιρό σε καιρό λέγαμε «πήραμε τη νίκη». Υπήρχαν με-

ρικές ημέρες που η προσωπικότητά της έδειχνε καθαρά σημάδια 

σταθερότητας, αλλά ξαφνικά τα πάντα άλλαζαν και όλες οι προ-

σπάθειές μας κατέληγαν στο μηδέν. Βρισκόταν η κοπέλα αυτή μέ-

σα σε μια τέλεια σύγχυση και έπρεπε να αρχίσουμε πάλι από την 

αρχή, από το σημείο που ξεκινήσαμε. 
 

 Τότε μια νύχτα ξύπνησα και ο Κύριος Ιησούς μου είπε: «Η 

σχιζοφρένεια είναι μια ΔΙΑΤΑΡΑΞΗ, ή ΠΑΡΑΜΟΡΦΩΣΗ, ή ΚΟΜΜΑ-

ΤΙΑΣΜΑ της ανάπτυξης της προσωπικότητας. Την κοπέλα αυτή 
δεν θα την αποκαλείς «Άννα», αλλά θα την αποκαλείς «Άννα 
1» και «Άννα 2», γιατί δεν έχει μια προσωπικότητα μέσα της, 
αλλά πολλές».  
 

 Ακόμα δεν μπορούσα να ανοίξω τα μάτια μου, μετά από αυ-

τή την αποκάλυψη και ο Κύριος Ιησούς συνέχισε να μου μιλάει, 

λέγοντάς μου "να ενώσω τις παλάμες των χεριών μου και να τις 

κρατήσω εκεί, πιέζοντάς τις με δύναμη" και μου εξήγησε ότι αυτό 

ακριβώς είναι Η ΕΙΚΟΝΑ ΤΗΣ ΣΧΙΖΟΦΡΕΝΕΙΑΣ. Η κάθε παλάμη αντι-

προσωπεύει τη μία από τις δύο προσωπικότητες του σχιζοφρενή 

ατόμου και όμως καμιά από τις δύο δεν ήταν η αληθινή προσωπι-

κότητα του ατόμου. Μεταξύ τους ήταν σφιχτοδεμένες (βλ. ΣΧΕΔΙΑ-

ΓΡΑΜΜΑ, σελ.199).               
 

194 



 

 

 Και συνέχισε ο Κύριος «…Τα δύο σου χέρια τώρα, όπως εί-

ναι ενωμένα, αντιπροσωπεύουν τη φωλιά, που μέσα σε αυτή 
κατοικούν τα ΑΚΑΘΑΡΤΑ ΠΝΕΥΜΑΤΑ, τα οποία δημιουργούν τη 
σχιζοφρένεια στο άτομο. Αυτό είναι καθαρά έργο των πονηρών 
πνευμάτων, τα οποία εισήλθαν στην Άννα, όταν αυτή ήταν μι-
κρό κοριτσάκι. Τώρα θα σου δείξω, πώς λειτουργεί αυτό…» 
 

 Έπειτα ο Κύριος με οδήγησε να ξεκολλήσω τα δύο χέρια 

μου σιγά σιγά και καθώς το έκανα, μου είπε ότι σε μια τέτοια περί-

πτωση τα ακάθαρτα πνεύματα πρέπει: 
 

(1) Να χωριστούν το ένα από το άλλο. 
 

(2) Να εκβληθούν έξω από το άτομο, και  
 

(3) Το άτομο το ίδιο να μην τα ξανά επιθυμήσει. 
 

 Για τη διαδικασία όμως αυτή απαιτείται αρκετός χρόνος, για-

τί το άτομο ταράζεται πάρα πολύ, όταν αρχίζει να καταλαβαίνει ότι 

τίποτα σχεδόν από αυτό που νόμιζε ότι ήταν η προσωπικότητά 

του, δεν είναι ο πραγματικός εαυτός του. Ίσως να τρομάζει όταν 

καταλαβαίνει ποιος είναι ο πραγματικός εαυτός του. Θα χρειαστεί 

ένα μεγάλο χρονικό διάστημα για να ισορροπήσει και να ξεκολ-

λήσει από τις δαιμονικές ψεύδο προσωπικότητες, βήμα προς βή-

μα. Θα πρέπει να μάθει να απεχθάνεται τη σχιζοφρενική του προ-

σωπικότητα και να τη διαχωρίζει από τον πραγματικό εαυτό του. 
 

 Ο Κύριος στην περίπτωση αυτή μου υπενθύμισε τον Λόγο 

Του μέσα από τον προφήτη Αμώς: «Δύναται δύο να περιπατήσουν 

ομού, εάν δεν είναι σύμφωνοι;» (κεφ. Γ/3:3). 
 

 Καθώς λοιπόν τα χέρια μου ξεκολλούσαν (έτσι ακριβώς, 

όπως πρέπει να ξεκολλήσει η μία δαιμονική προσωπικότητα από 

την άλλη), έμειναν τελευταίοι οι παράμεσοι των δύο χεριών μου 

και εκεί ο Κύριος μου εξήγησε ότι αυτά τα δύο δάκτυλα αντιπρο-

σωπεύουν ΤΟΝ ΣΚΛΗΡΟ ΠΥΡΗΝΑ ΤΟΥ ΣΧΙΖΟΦΡΕΝΙΚΟΥ ΑΤΟΜΟΥ, 

αντιπροσωπεύουν δηλαδή την ΑΠΟΡΡΙΨΗ και την ΕΠΑΝΑΣΤΑΤΙΚΟ-

ΤΗΤΑ (εξέγερση). Όταν και τα δύο αποκολληθούν τελικά από το 

χαρακτήρα του ατόμου, τότε θα μπορέσει  να θεωρήσει τον εαυτό 

του θεραπευμένο από τον Κύριο Ιησού, ελεύθερο πλέον από τοΝ 

195 



 

 

Σατανά και τις δαιμονικές δυνάμεις και με γνώση του πραγματικού 

του εσωτερικού ανθρώπου…..» 
 

 Ο κεντρικός δαίμονας, ο αρχηγός που ελέγχει τα πάντα σε 

αυτό το σύστημα της σχιζοφρένειας φέρει το όνομα "σχιζοφρέ-

νεια" ή "διγνωμία-διψυχία". Ο Λόγος του Θεού, στην επιστολή 

του Ιακώβου, μας λέγει ότι «άνθρωπος ΔΙΓΝΩΜΟΣ (είναι) ακατά-

στατος εν πάσαις ταις οδούς αυτού» (Ιάκωβος Α/1:8). Το θεόπνευστο 

αρχαίο Ελληνικό κείμενο δεν λέγει "άνθρωπος δίγνωμος…", δη-

λαδή άνθρωπος με δύο γνώμες, αλλά λέγει "ανήρ δίψυχος…", 

δηλαδή έχει δύο ψυχές, δύο διαφορετικές προσωπικότητες.  
 

 Αργότερα ο Κύριος Ιησούς έδωσε στην αδ. Άϊντα την επόμε-

νη βαθμίδα αποκάλυψης. Την οδήγησε να σχεδιάσει το περίγραμ-

μα των χεριών της επάνω σε ένα χαρτί (βλέπε ΣΧΕΔΙΑΓΡΑΜΜΑ στη 

σελίδα 199). Ο Κύριος ονόμασε το κάθε περίγραμμα των δακτύλων 

με το όνομα ενός δαίμονα. Ο κύριος δαίμονας που ελέγχει όλους 

τους άλλους αναφέρθηκε πιο πάνω ότι ονομάζεται "σχιζοφρένεια" 

και αυτός είναι που καλεί όλους τους άλλους, με σκοπό να τον βο-

ηθήσουν να παραμορφώσει την προσωπικότητα του ατόμου.  
 

 Η εξέλιξη της σχιζοφρένειας αρχίζει πάντοτε με τον δαίμονα, 

που κάνει κάποιον να αισθάνεται απορριμμένος. Αυτό αρχίζει 

πολλές φορές κατά την ΠΑΙΔΙΚΗ ΗΛΙΚΙΑ, ή ακόμα και μέσα στην 

κοιλιά της μητέρας του παιδιού, γιατί το έμβρυο πριν γεννηθεί εί-

ναι ενώπιον του Θεού μια οντότητα και δεν έχει κανένας το δικαί-

ωμα να την αφαιρέσει. 
 

 Στις περιπτώσεις αυτές οι λόγοι της απόρριψης ποικίλουν α-

πό άτομο σε άτομο. Υπάρχουν πολλές πόρτες, που προσφέρουν 

ελεύθερη είσοδο στο δαιμόνιο που σε κάνει να αισθάνεσαι απορ-

ριμμένος, αλλά οι συνηθέστεροι που αντιμετωπίζουν οι διάκονοι 

απελευθέρωσης είναι τρεις: 
  

1. ΑΝΕΠΙΘΥΜΗΤΗ ΕΓΚΥΜΟΣΥΝΗ: Πιθανόν οι γονείς να μην ή-

θελαν την χρονική εκείνη περίοδο να αποκτήσουν παιδί, για-

τί πρώτα ήθελαν να λύσουν άλλα προβλήματα και μετά να 

κάνουν παιδιά. Κατά συνέπεια η ανεπιθύμητη εγκυμοσύνη, 

196 



 

 

δημιούργησε πρόβλημα στο ζευγάρι και άνοιξε πόρτα εισό-

δου σε πνεύματα απόρριψης. 
 

2. ΤΟ ΦΥΛΟ ΤΟΥ ΠΑΙΔΙΟΥ: Μπορεί οι γονείς να ήθελαν να 

αποκτήσουν αγόρι και απέκτησαν κορίτσι, ή αντίστροφα. Σε 

μια τέτοια περίπτωση αρχίζουν να εκφράζονται αρνητικά για 

το παιδί που απέκτησαν, με αποτέλεσμα να δίνουν τόπο σε 

δαιμονικές επιρροές. 
 

3. ΚΟΙΝΩΝΙΚΑ ΠΡΟΒΛΗΜΑΤΑ: Ίσως οι συνθήκες ζωής που υ-

πήρχαν μέσα στην οικογένεια να μην ήταν αυτές που θα 

έπρεπε να ήταν για να προχωρήσει το ζευγάρι σε απόκτηση 

παιδιού. Για παράδειγμα, να υπήρχε οικονομικό πρόβλημα, 

ή η μέλλουσα μητέρα να ήταν άγαμη, κλπ, με αποτέλεσμα 

να χαρακτηριστεί μια εγκυμοσύνη ανεπιθύμητη.  
 

 Η σχιζοφρένεια είναι ακόμα δυνατόν να έρθει κληρονομικά 

"επί δαιμονικής οδού". Τι ακριβώς σημαίνει αυτό; Αυτό σημαίνει 

ότι δεν είναι μέσα στους σωματικούς φορείς της κληρονομικότη-

τας, αλλά μεταφέρεται δια μέσου των δαιμονίων από τον γονέα 

στο παιδί. Ο λόγος που γίνεται αυτό είναι πολύ απλός, είναι επει-

δή τα δαιμόνια θέλουν να διαιωνίσουν την κατοίκησή τους μέσα σε 

κάποιο ανθρώπινο σώμα και το πιο εύκολο γι' αυτά είναι να παρα-

μείνουν μέσα στην ίδια την οικογένεια. Αυτό το αναφέρει και η 

Βίβλος, όταν μας λέγει ότι ο Θεός σε αυτούς που Τον αγαπούν και 

εκτελούν τον Λόγο Του κάνει έλεος σε χιλιάδες γενεές, ενώ σ' 

αυτούς που απειθούν στο θέλημά Του μεταδίδονται οι αμαρτίες 

τους από τους πατέρες στα παιδιά «…έως τρίτης και τετάρτης 

γενεάς» (βλ. Έξοδος Κ/20:5-6, ΛΔ/34:7). Η μεταβίβαση των αμαρτιών 

γίνε-ται δια μέσου της κληρονομικής δαιμονικής οδού, επειδή 

δίνουν τόπο στον Διάβολο.  
 

 Για παράδειγμα, εάν μια μητέρα έχει σχιζοφρένεια, τα δαιμό-

νια θα την κάνουν να αισθάνεται απορριμμένη και ότι κανένας δεν 

την θέλει. Επειδή η μητέρα είναι εκείνη που συνήθως φροντίζει 

από την αρχή για όλες τις ανάγκες του παιδιού, ακόμα και για τις 

πιο μικρές ανάγκες, μπορεί πολύ εύκολα να του μεταδώσει την 

αστάθειά της και το αίσθημα της απόρριψης που της προκαλούν 

197 



 

 

τα δαιμονικά πνεύματα. Το ίδιο συμβαίνει και σε όλες τις άλλες πε-

ριπτώσεις που τα δαιμόνια μεταβιβάζονται από γενιά σε γενιά. 

Εάν κάποιος έχει κάποια ασθένεια που οφείλεται σε πονηρό πνεύ-

μα, πιστεύει ότι την αρρώστια αυτή θα την κληρονομήσουν και τα 

παιδιά του. Αυτό που πιστεύει, το διακηρύττει και το αποτέλεσμα 

πλέον είναι δεδομένο. 
 

 Ας το τονίσουμε πάλι: Η σχιζοφρένεια αρχίζει πάντοτε με 

ΑΠΟΡΡΙΨΗ. Θα πρέπει όμως να διευκρινίσουμε ότι, κάποιος μπο-

ρεί να υποκύπτει στο δαιμόνιο της απόρριψης και να τον κάνει να 

αισθάνεται ότι κανένας δεν τον θέλει, χωρίς αυτό να σημαίνει ότι 

υποχρεωτικά είναι και παραδομένος στη σχιζοφρένεια. Εξαρτάται 

από το πώς εκείνο το άτομο χτίζει τον εσωτερικό του άνθρω-

πο και εάν στις εισηγήσεις των πονηρών δυνάμεων δίνει 

έδαφος. Κάποιος επίσης, μπορεί μεν να υποκύπτει στο πνεύμα 

της απόρριψης, αλλά παρ' όλα αυτά να μπορεί να χτίζει με τέτοιο 

τρόπο την προσωπικότητά του, ώστε να υπάρχει σταθερότητα 

στη ζωή του.  
 

 Αντίθετα εκείνος που είναι κάτω από την επιρροή του πνεύ-

ματος της σχιζοφρένειας, έχει πάντοτε αυτόν τον αγώνα να κάνει 

και έχει την αγωνία μέσα του για το "....ποιος πραγματικά είναι". 

Έχει μεγάλη σύγχυση μέσα του και δεν γνωρίζει ποια είναι η  

πραγματική του ταυτότητα.    
 

 Για όλες όμως τις περιπτώσεις η λύση είναι μία. Όταν το 

πνεύμα της απόρριψης μας πειράζει στο νου, πρέπει ΑΜΕΣΩΣ, 

την ίδια στιγμή, να το επιτιμούμε. Μπορείς να πεις μεγαλόφωνα 

για να σ' ακούσει το δαιμόνιο, γιατί δεν μπορεί να διαβάσει τη 

σκέψη σου εάν προσεύχεσαι νοερά: 
 

 "Πνεύμα απόρριψης δεν δέχομαι καμιά εισήγηση από εσέ-

να για κανέναν άνθρωπο. Είσαι ψεύτης ο (τάδε) με αγαπά και 

εγώ τον αγαπώ, γιατί ο Κύριος Ιησούς έχει βάλει μέσα μου 

τη δική Του αγάπη που υπερέχει κατά πάντα. Είμαι καλυμ-

μένος/η με το αίμα του Ιησού και στο όνομα του Ιησού σε 

διατάζω να φύγεις, δεν έχεις καμιά εξουσία επάνω μου…" 
 
 

198 198 



 

 

 
 

199 



 

 

 Η Αγία Γραφή μας αποκαλύπτει ότι ο Διάβολος είναι «ο άρ-

χων της εξουσίας του αέρος» (Εφεσίους Β/2:2). Ένας από τους στό-

χους του είναι να εξουσιάζει στο χώρο που βρισκόμαστε, ώστε να 

μπορεί να μας έχει κάτω από τον έλεγχο και την επιρροή του.  
 

 Γύρω μας, στον φυσικό χώρο που κινούμαστε, υπάρ-

χουν αόρατες φυσικές δυνάμεις, υπάρχουν ηλεκτρομαγνητικά 

κύματα που μεταφέρουν τα μηνύματα που εκπέμπει ένας ραδιο-

φωνικός σταθμός, χωρίς εμείς να έχουμε τη δυνατότητα να τα α-

ντιληφτούμε με τις δικές μας αισθήσεις. Πολύ εύκολα όμως τα 

συλλαμβάνουμε εάν ανοίξουμε το δέκτη του ραδιοφώνου μας.  
 

 Το ίδιο ακριβώς συμβαίνει και με τον αόρατο κόσμο 

των πνευμάτων. Γύρω μας υπάρχουν άγγελοι του Κυρίου για την 

προστασία μας (βλ. Ψαλμός ΛΔ/34:7 /Εβραίους Α/1:14), αλλά υπάρ-

χουν και άγγελοι του σκότους, που επιδιώκουν την καταστροφή 

μας. Δεν είναι μόνο ο υλικός ορατός κόσμος που αντιλαμβανό-

μαστε με τις πέντε γήινες αισθήσεις μας, αλλά είναι και ο αόρατος 

πνευματικός κόσμος, που τον δεχόμαστε και τον αντιλαμβανόμα-

στε με την πίστη.  
 

 Τόσο η αποδοχή της χάρης του Θεού, όσο και η αντίστασή 

μας κατά των δαιμονικών επιθέσεων, εξαρτάται από το μέτρο της 

πίστης που διαθέτουμε. Εάν πιστέψουμε ότι γύρω μας υπάρχουν 

αόρατες σατανικές δυνάμεις, που μάχονται με κάθε τρόπο να 

εξουσιάσουν επάνω μας, τότε μπορούμε, όχι μόνο να αμυνθούμε, 

αλλά και να ενεργήσουμε νικηφόρα επίθεση.  
 

 Ο εχθρός είναι ο "άρχοντας της εξουσίας του αέρα", εμείς ό-

μως είμαστε οι "στρατιώτες του Κυρίου των δυνάμεων", του αρ-

χιστράτηγου Ιησού και γνωρίζουμε τις θέσεις και τα σχέδια του 

εχθρού. Δεν μας φοβίζει τίποτα, προχωρούμε εναντίον του με την 

υπεροχή του νικητή. Γι’ αυτό προσευχόμαστε μεγαλόφωνα και το 

διακηρύττουμε δυνατά, για να ακούσει ο εχθρός ότι δεν δεχόμαστε 

την εξουσία του στο χώρο που πατάμε, γιατί σ’ όποιον τόπο το ί-

χνος μας των ποδών μας πατεί είναι έδαφος κατακτημένο από τον 

Κύριο (βλ. Δευτερονόμιο ΙΑ/11:24).  
 

200 



 

 

 Ένας αποτελεσματικός τρόπος για να πάρει τη νίκη ο πιστός 

επάνω στη σχιζοφρένεια είναι να αμφισβητεί ανοιχτά και δυνατά 

την οποιαδήποτε εξουσία του εχθρού στο χώρο που βρίσκεται.             
 

4.  ΟΙ 2 ΠΡΟΣΩΠΙΚΟΤΗΤΕΣ ΣΤΗ ΣΧΙΖΟΦΡΕΝΕΙΑ 

(α) Η μία δαιμονική προσωπικότητα είναι ΕΣΩστρεφής, εκδη-

λώνεται με έντονο αίσθημα εσωστρέφειας και έχει σαν κεντρικό 

ακάθαρτο πνεύμα, το πνεύμα της ΑΠΟΡΡΙΨΗΣ.  
 

 Αυτό το πονηρό πνεύμα οδηγεί το άτομο να είναι κλεισμένο 

μέσα στον εαυτό του. Όλα τα συναισθήματα προσπαθούν να απο-

κόψουν την ψυχή του ατόμου από τον εξωτερικό κόσμο και από 

το γύρω στενό περιβάλλον του. Το άτομο αισθάνεται αγωνία, έλ-

λειψη αγάπης, ανασφάλεια, κατωτερότητα, περιπλέκεται σε φα-

ντασιώσεις και γενικά δεν έχει αίσθηση της πραγματικότητας. Όλα 

αυτά είναι πράγματα που συμβαίνουν μόνον μέσα του, δεν είναι 

πραγματικά γεγονότα και καταστάσεις που συμβαίνουν στο περι-

βάλλον του, ώστε να ασκούν κάποια επιρροή επάνω του. 
 

(β)  Η δεύτερη δαιμονική προσωπικότητα που δημιουργούν τα 

πονηρά πνεύματα είναι ΕΞΩστρεφής και έχει σαν κεντρικό 

πνεύμα, το πνεύμα της ΕΠΑΝΑΣΤΑΤΙΚΟΤΗΤΑΣ.  
 

 Η είσοδος αυτού του πνεύματος δημιουργείται όταν ένα παι-

δί δεν πάρει από μικρή ηλικία όλη την αγάπη και την προσοχή 

που χρειάζεται. Όταν αργότερα μεγαλώσει είναι πλέον ανίκανο να 

αγαπήσει και να αισθανθεί ότι το αγαπούν, μέσα του ριζώνει η 

επαναστατικότητα, δεν ζητάει πια αγάπη, αλλά παλεύει για 

να την αποκτήσει με τη βία και κυρίως επιτίθεται σ' αυτούς που 

του στέρησαν την αγάπη, ή που νομίζει ότι του την στέρησαν. 
 

 Η επαναστατικότητα εκδηλώνεται συνήθως με τρεις τρό-

πους: Πείσμα, Ισχυρογνωμοσύνη και Εγωισμό.  Προς τα έξω 

φανερώνεται βασικά με πέντε τρόπους: Θυμό, Πικρία, Αγανά-

κτηση, Μίσος και Αντεκδίκηση. 
 

 Ο σχιζοφρενής άνθρωπος στην πραγματικότητα ζει μέσα 

στο πεδίο δύο αντιθέτων δυνάμεων. Μέσα σε δευτερόλεπτα μπο-

ρεί να γυρίσει ο διακόπτης και να ενεργοποιηθεί πότε η μία και 

201 



 

 

πότε η άλλη προσωπικότητα. Στην πραγματικότητα, εκτός από 

την «Άννα 1» και την «Άννα 2», υπάρχει και μια τρίτη, αν και κα-

ταπιεσμένη προσωπικότητα, που είναι η «Άννα» η αληθινή πλέον 

προσωπικότητα του ατόμου. Αυτές οι τρεις προσωπικότητες 

μέσα σε μισή ώρα περίπου, εναλλάσσονται με όλες τους τις 

εκδηλώσεις, γεγονός που δημιουργεί σύγχυση και στο ίδιο το 

άτομο και σε αυτούς που βρίσκονται γύρω του. 
 

 Ο πραγματικός εαυτός του ατόμου δεν είναι τα δύο χέρια, 

αλλά είναι κάτω - κάτω, εκεί που ξεκινούν οι βραχίονες (βλέπε 

σχεδιάγραμμα). Είναι πάρα πολύ μικρός, γιατί τα ακάθαρτα πνεύ-

ματα δεν του επέτρεψαν να αναπτυχθεί φυσιολογικά. Το ίδιο το 

άτομο δεν γνωρίζει τον πραγματικό του εαυτό.  
 

 Όταν αρχίσει κάποιος να απελευθερώνεται από τα πνεύμα-

τα της σχιζοφρένειας που τον κατέχουν, τότε πρέπει ο πραγμα-

τικός του εαυτός να αρχίσει να γνωρίζει τον ΙΗΣΟΥ. Πρέπει να 

αρχίσει Εκείνος να αυξάνει μέσα στον εσωτερικό άνθρωπο, να τον 

βοηθήσει να αναπτύξει την προσωπικότητά του και να τον μορ-

φώσει όπως Αυτός θέλει. Αυτός είναι ο λόγος που κάνει την απαλ-

λαγή του ατόμου από τα πνεύματα της σχιζοφρένειας να διαρκεί 

αρκετό καιρό και πολλές φορές χρειάζεται μήνες ολόκληρους, ή 

ακόμα και χρόνο, ή και περισσότερο. 
 

 Η διαδικασία της εκβολής ακαθάρτων δαιμονικών πνευμά-

των πρέπει να προχωρά σε ισορροπία με την ανάπτυξη του 

πραγματικού εαυτού, δεν μπορεί να γίνει με πίεση χρόνου, επειδή 

μέσα στον εσωτερικό άνθρωπο του σχιζοφρενή ατόμου δεν υπάρ-

χει τίποτα για να αντλήσει δυνάμεις, ώστε να μπορεί να αντέξει. 

Εάν κάποιος έδιωχνε μαζί, όλα τα δαιμόνια, ο σχιζοφρενής 

θα είχε μια αίσθηση, σαν χαμένος. Η ταύτιση του ατόμου με τον 

πραγματικό εαυτό του απαιτεί χρόνο. Ταυτόχρονα με την αποβο-

λή του σχιζοφρενικού εαυτού, γίνεται και το χτίσιμο της αληθινής 

προσωπικότητας του ατόμου. 
 

 Παρακάτω παρατίθενται μερικά από αυτά που μπορεί να 

συμβούν, κατά το χρόνο που το άτομο βρίσκεται μέσα στη διαδι-

κασία αυτή. Ας υποθέσουμε ότι, σε μια συγκεκριμένη περίπτωση, 

202 



 

 

κάποιος πρέπει να μάθει την υπακοή στην εξουσία. Αυτό είναι 

ένα τεστ, που πρέπει να το αντιμετωπίσει: 
 

 Τι θα κάνει τώρα, αφού δεν είναι συνηθισμένο γι' αυτόν  να 

υπακούει; 
 

 Τι θα κάνει; Μήπως πέσει πάλι στην παγίδα του εχθρού και 

αισθανθεί απορριμμένος; 
 

 Θα κλειστεί μέσα στο δωμάτιό του και θα κρύψει το πρόσω-
πό του μέσα στα χέρια του, γεμάτος πίκρα και απογοή-

τευση; 
 

 Θα αρνηθεί να μιλήσει με οποιονδήποτε, ή θα υποκύψει 

στην επαναστατικότητα; 
 

 Θα δείξει το θυμό του και θα γίνει προκλητικός; 
 

 Θα πεισμώσει, ή θα αφήσει το χαρακτήρα του Ιησού να φα-

νερωθεί στη ζωή του; 
 

 Θα είναι πρόθυμος να συνεργαστεί; Θα υπακούσει στην 

εξουσία; 
 

 Για όλα τα παραπάνω η απόφαση θα είναι δική του. Πρέπει 

εκείνος ο ίδιος να το έχει θελήσει, όταν πια θα έχει αφήσει κάθε 

σχέση με τα ακάθαρτα πνεύματα και θα κόψει κάθε δεσμό από τις 

παλιές του συνήθειες. Ο πραγματικός εαυτός του θα πρέπει να 

έχει πάρει αρκετή δύναμη μέσα στον Ιησού, ώστε να γίνει ικανός 

να παίρνει από μόνος του και πάντοτε τη σωστή απόφαση. 
 

 Στο επάνω μέρος του παραστατικού σχεδιαγράμματος της 

σχιζοφρένειας μπορεί κάποιος να διακρίνει, ανάμεσα στα δύο 

χέρια, ένα στρόβιλο που συμβολίζει μια καταιγίδα. Το σχιζοφρενι-

κό άτομο έχει αυτή την ικανότητα να δημιουργεί διαρκώς "θύελ-

λες" γύρω του. Αυτός ο ίδιος είναι σε κάθε περίπτωση παγιδευμέ-

νος μέσα σ' αυτές τις θύελλες, όπως και οι άλλοι επηρεάζονται 

από όσα συμβαίνουν γύρω του.  
 

 Μπορούμε να παρατηρήσουμε ότι μερικά βέλη στο σχε-

διάγραμμα έχουν στροβίλους καταιγίδων γύρω τους. Τι μπο-

ρεί να σημαίνει αυτό; Αυτό δείχνει ότι, εάν αυτός που έρχεται σε 

επικοινωνία με το σχιζοφρενικό άτομο έχει ασταθή χαρακτήρα, τό-

203 



 

 

τε φέρνει και τις δικές του καταιγίδες μέσα στη θύελλα του σχιζο-

φρενικού ατόμου και όταν 2 καταιγίδες έρχονται σε επαφή και 

συγκρούονται τα αποτελέσματα είναι ολέθρια και δεν μπορούν 

πλέον να ελεγχθούν.  
 

 Βλέπουμε όμως ότι άλλα βέλη είναι καθαρά, χωρίς 

στροβίλους γύρω τους. Αυτά απεικονίζουν πρόσωπα που είναι 

τόσο σταθερά, ώστε μπορούν να έρθουν σε επαφή με τη "θύελλα", 

χωρίς να επηρεαστούν, διατηρώντας τη δική τους σταθερότητα. 

Ένα τέτοιο άτομο έχει τη δύναμη να δεσμεύει τη θύελλα, χωρίς το 

ίδιο να υποστεί καταστροφές ή να τρομάξει και να υποχωρήσει. Η 

ταραχή που υπάρχει διάχυτη γύρω του δεν αιχμαλωτίζει την προ-

σοχή του, γνωρίζει πώς να την αντιμετωπίσει. 
 

 Ο υπηρέτης του Θεού που θα αναλάβει την απελευθέρωση 

ενός ατόμου από ακάθαρτα πνεύματα, θα πρέπει να είναι ικα-

νός να εισχωρεί μέσα στη θύελλα, ΣΑΝ ΕΝΑ ΚΑΘΑΡΟ ΒΕΛΟΣ, 

χωρίς στροβίλους καταιγίδων. Άλλωστε, αυτοί οι στρόβιλοι εί-

ναι εκείνοι που έκαναν τη "ρίζα της πικρίας" να σχηματιστεί μέσα 

στο άτομο και στη συνέχεια από θύελλα σε θύελλα να βαθύνει 

ακόμα περισσότερο.   

 
       
 

 
 
 
 

 
 

204 



 

 

 

Κεφάλαιο ΔΕΚΑΤΟ ΕΒΔΟΜΟ 
 

 «Ο ΣΥΜΒΟΛΙΣΜΟΣ ΤΩΝ ΧΕΡΙΩΝ» 
 

 
 

Η ΑΠΕΙΚΟΝΙΣΗ ΤΩΝ 2 ΧΕΡΙΩΝ ΤΗΣ ΣΧΙΖΟΦΡΕΝΕΙΑΣ 
 

 Αναφέραμε στο προηγούμενο κεφάλαιο ότι το κάθε ένα "χέρι 

σχιζοφρένειας", στην αποκάλυψη που έδωσε ο Κύριος Ιησούς 

στην Άϊντα Μακ Χάμοντ, αντιπροσωπεύει τις 2 προσωπικότητες 

του σχιζοφρενικού ατόμου και ειδικότερα την "εσωστρέφεια" και 

την "εξωστρέφεια" με όλες τις επακόλουθες εκδηλώσεις. Στη συ-

νέχεια θα αναφερθούμε με λεπτομέρεια στο τι αντιπροσωπεύουν 

τα «δάκτυλα» των δύο χεριών, αλλά πριν προχωρήσουμε θα ήθε-

λα να διευκρινίσω ότι το παραστατικό σχεδιάγραμμα των «χεριών 

της σχιζοφρένειας» που παρουσιάζουμε δεν έχει καμιά απολύ-

τως σχέση με τη μαγεία και τον αποκρυφισμό και ειδικότερα 

με τη χειρομαντεία, όπως πιθανόν μερικοί να νομίσουν.  
 

 Πρόκειται για μια αποκάλυψη, που έδωσε ο ίδιος ο Κύριος 

Ιησούς στην εκκλησία των εσχάτων καιρών για να συντρίψει τα 

πονηρά έργα του εχθρού, αλλά, επειδή ο άνθρωπος με τον πεπε-

ρασμένο νου δεν μπορεί να εννοήσει τις θαυμαστές αποκαλύψεις 

του Θεού, του έδωσε για να το καταλάβει με απλό και κατανοητό 

τρόπο την απεικόνιση ενός σχιζοφρενικού ατόμου. Οι παλάμες 

των δύο χεριών απεικονίζουν τις δύο ξεχωριστές προσωπικότητες 

που υπάρχουν μέσα σ’ ένα άτομο. 
 

 Ο Διάβολος όμως «ο πλανών την οικουμένην όλην», πλαστο-

γραφεί και αντιγράφει τις αλήθειες του Θεού, μετασχηματιζόμενος 

«εις άγγελον φωτός» (βλ. Β΄ Κορινθίους ΙΑ/11:13-15) και παραποιώ-

ντας τις αποκαλύψεις του Θεού παραπλανά και εξαπατά τον άν-

θρωπο. Σαν αποτέλεσμα αυτού είναι ότι σήμερα χιλιάδες «χρι-

στιανοί» να ασχολούνται με τη χειρομαντεία, την καφεμαντεία και 

το ωροσκόπιο. Με την αποκάλυψη όμως που ο Κύριος Ιησούς 

έδωσε και περιγράφεται στις σελίδες του βιβλίου αυτού, μια ακόμα 

205 



 

 

μεθοδευμένη ενέργεια εξαπάτησης του ανθρώπου από τον Σατα-

νά ξεσκεπάζεται, οι στρατιές του συντρίβονται και η εκκλησία 

προχωρεί από δύναμη σε δύναμη και από δόξα σε δόξα. 

 

Α Ρ Ι Σ Τ Ε Ρ Ο   Χ Ε Ρ Ι 

 

(1) "ΜΕΣΟΣ" ΔΑΚΤΥΛΟΣ: Ο μέσος δάκτυλος αντιπροσω-

πεύει το "αίσθημα της απόρριψης". Είναι ο βασικός πυρήνας 

του σχιζοφρενικού συμπλέγματος, που δημιουργούν τα ακάθαρτα 

πονηρά πνεύματα. 
 

(2) "ΠΑΡΑΜΕΣΟΣ" ΔΑΚΤΥΛΟΣ: Ο παράμεσος δάκτυλος 

αντιπροσωπεύει τέσσερις βασικές εκδηλώσεις ενός σχιζοφρενικού 

ατόμου: 
 

α. Σεξουαλικό πάθος: Αυτό το ακάθαρτο πνεύμα δεσμεύει 

το άτομο μέσα στην κοσμική ζωή, κάνοντάς το να ψάχνει για να 

βρει αγάπη. Συνήθως, η ρίζα του σεξουαλικού πάθους είναι η 

απόρριψη. Εάν κάποιος δεν πάρει την ποσότητα της αγάπης 

που χρειάζεται από τα φυσιολογικά κανάλια της ζωής, τότε η σαρ-

κική φύση θα αρχίσει να ζητάει το δικό της είδος αγάπης, τον αι-

σθησιακό έρωτα. Αυτός είναι ο τρόπος που ανοίγει η πόρτα της 

ψυχής στο δαιμόνιο του σεξουαλικού πάθους. 
 

β. Φανταστικό σεξουαλικό πάθος: Το ακάθαρτο πνεύμα 

κάνει το πρόσωπο να φαντάζεται ότι είναι κάποιος μεγάλος ερα-

στής, έχοντας ακόμα σαν πρότυπα καλλιτεχνικούς αστέρες (μου-

σικής, κινηματογράφου, κλπ). Με τη φαντασία του παράγει σεξου-

αλικές εμπειρίες, που τις θεωρεί προοίμιο των φανερών πράξεων 

που πρόκειται να ακολουθήσουν ή που θα ήθελε να γίνουν.   
 

γ. Το πνεύμα της πόρνης: Αυτό το πνεύμα εμφανίζεται κυ-

ρίως σε γυναίκες και εκφράζεται στο ντύσιμο και στην προκλητικό-

τητα της συμπεριφοράς τους. Υπάρχουν πολλές και ποικίλες  εκ-

δηλώσεις του πνεύματος αυτού, αλλά τρεις (3) είναι οι βασικές, 

που θα πρέπει να εστιάσουμε την προσοχή μας: 
 
 

206 



 

 

 Η πρώτη είναι, όταν μια γυναίκα είναι πράγματι πόρνη και 

κατέχεται από το πνεύμα αυτό. Στην περίπτωση αυτή, ανά-

λογη είναι και η εμφάνισή της.  
 

 Η δεύτερη είναι όταν μια γυναίκα δεν ασκεί το επάγγελμα 

της πόρνης, αλλά έχει πολλούς εραστές. Θέλει (και συνή-

θως το προκαλεί) να αρέσει και να γοητεύει τους γύρω της.  
 

 Η τρίτη και η πιο συνηθισμένη εκδήλωση είναι όταν μια γυ-

ναίκα είναι πιστή στον άνδρα της, αλλά θέλει και το  επιδιώ-

κει να προκαλεί τους άλλους άνδρες, θέλει να προκαλεί 

το θαυμασμό τους, χωρίς όμως να προχωρεί σε σύναψη ι-

διαίτερων σχέσεων. Στην περίπτωση αυτή ανοίγει η πόρτα 

για τα «πνεύματα αυτοδικαίωσης» και της «(ψευδο)τιμιό-

τητας».      

 

207 



 

 

 
δ. Σεξουαλικές διαστροφές: Οι εκδηλώσεις αυτές, όταν 

εμφανίζονται σε ένα άτομο, δείχνουν τις απεγνωσμένες προσπά-

θειες που κάνει για να υπερνικήσει το αίσθημα της απόρριψης 

που του δημιουργούν τα ακάθαρτα πνεύματα. Αυτές όμως οι σε-

ξουαλικές εμπειρίες (αληθινές ή φανταστικές), ποτέ δεν ικανο-

ποιούν την ανάγκη του ατόμου για αληθινή αγάπη. Είναι υποκατά-

στατα που προσφέρει ο Διάβολος στη θέση της αληθινής αγάπης 

και το αποτέλεσμά τους πάντοτε είναι "απογοήτευση" και "ενοχή". 
 

(3) "Δ Ε Ι Κ Τ Η Σ"   

 α. Αυτοκατάκριση. 

 β. Πιεστική εξομολόγηση 
 

(4) "ΜΙΚΡΟΣ" ΔΑΚΤΥΛΟΣ   

 α. Αίσθημα ανασφάλειας. 

 β. Αίσθημα κατωτερότητας. 
 

 Και τα δύο πονηρά πνεύματα, που δημιουργούν τις παρα-

πάνω καταστάσεις, είναι βοηθοί στο κεντρικό πνεύμα, που κάνει 

το άτομο να αισθάνεται απορριμμένο. Είναι μια μεθοδευμένη τρι-

πλή σατανική ενέργεια: Απόρριψη, ανασφάλεια και κατωτερότητα. 
 

(5) "ΜΕΓΑΛΟΣ" ΔΑΚΤΥΛΟΣ   

 α. Πνεύμα ζήλιας.  

 β. Πνεύμα φθόνου. 
 

 Θα πρέπει να γνωρίζουμε ότι και τα δύο μεγάλα δάκτυλα, 

αριστερό και δεξί, αποτελούν την «παρανοϊκή φάση της σχιζο-

φρένειας», για την οποία θα αναφερθούμε στο επόμενο κεφά-

λαιο. Το άτομο, που ο Διάβολος το έχει καταστήσει ανίκανο να 

γευθεί μια όμορφη σχέση αμοιβαίας αγάπης, υποκύπτει εύκολα 

στη ζήλια και φθονεί όλους εκείνους που απολαμβάνουν αυτό που 

εκείνος δεν μπορεί να απολαύσει. 
 
 

 

208 



 

 

 
 

Δ Ε Ξ Ι   Χ Ε Ρ Ι 

 

(1) "ΜΕΣΟΣ" ΔΑΚΤΥΛΟΣ 
 

 Ο μέσος δάκτυλος αντιπροσωπεύει την "επαναστατικότη-

τα" και την "εξέγερση". Είναι το χαρακτηριστικό ακάθαρτο πνεύ-

μα της μιας από τις δύο προσωπικότητες που έχουν δημιουργήσει 

τα δαιμόνια. Αυτή η ομάδα των δαιμονικών πνευμάτων στο "δεξί 

χέρι" έχει σαν αντίστοιχο στο "αριστερό χέρι" την απόρριψη. Η 

ΕΠΑΝΑΣΤΑΤΙΚΟΤΗΤΑ είναι το αντίθετο της ΑΠΟΡΡΙΨΗΣ και την 

αντισταθμίζει. Δηλαδή: 
 

απόρριψη επαναστατικότητα 
     

προς τα ΜΕΣΑ 
(μαλθακότητα) 

προς τα ΕΞΩ 
( βία ) 

 

(2) "ΠΑΡΑΜΕΣΟΣ" ΔΑΚΤΥΛΟΣ 
 

 α. Ισχυρογνωμοσύνη: Αυτό το πονηρό πνεύμα αιχμαλωτί- 

ζει το άτομο στις εγωιστικές του επιθυμίες και ανοίγει το 

δρόμο για τα τρία παρακάτω πνεύματα:   

 β. Πείσμα.  γ. Εγωισμός. 

 δ. Ανεπιδεκτικότητα μάθησης 
 

(3) "Δ Ε Ι Κ Τ Η Σ" 

α. Το πνεύμα της καταλαλιάς: Αυτό το πονηρό πνεύμα 

προσπαθεί να απομακρύνει την προσοχή των άλλων 
από το ίδιο το άτομο και να την συγκεντρώνει επάνω σε 
άλλους και αυτό είναι κάτι που συμβαίνει πολύ συχνά. 

 

β. Το πνεύμα της κατάκρισης: Το πνεύμα αυτό ανοίγει 

το δρόμο στο βοηθητικό πνεύμα του "φαρισαϊσμού". 
 

(4) "ΜΙΚΡΟΣ" ΔΑΚΤΥΛΟΣ 
 

α. Εξαπάτηση. Είναι η εξαπάτηση του ατόμου από τον 

ίδιο του τον εαυτό. 
 

β. Αποπλάνηση. Εδώ έχουμε επίσης αποπλάνηση του α-

τόμου από τον ίδιο του τον εαυτό. 
  

 γ.  Αυταπάτη. 
  

209 



 

 

δ. Υπερηφάνεια. Τα 3 πρώτα πνεύματα είναι που κάνουν 

το 4ο να φουσκώνει από υπερηφάνεια σαν μπαλόνι, εν-

νοείται ότι το άτομο κάνουν να υπερηφανεύεται. 
 

 Αυτός που έχει το αίσθημα ότι τον απορρίπτουν θέλει να 

νιώθει, σαν αντιστάθμισμα, ότι είναι πάρα πολύ σπουδαίος. Το 

πνεύμα της αυταπάτης του εμφανίζεται και του λέγει: «Εσύ παιδί 

μου είσαι πράγματι κάποιος στα πνευματικά θέματα, είσαι σωστός 

γίγαντας πίστης!» Μπορεί να του εισηγείται οποιοδήποτε άλλο 

είδος "γίγαντα". Το εγώ του, που έχει πληγωθεί θανάσιμα εξαιτίας 

της απόρριψης, φαίνεται ξαφνικά "να παίρνει τα επάνω του". Όλα 

αυτά όμως είναι σκηνοθετημένα από τα ακάθαρτα πνεύματα και 

στο τέλος το άτομο το περιμένει ακόμα μια απογοήτευση.  
 

(5) "ΜΕΓΑΛΟΣ" ΔΑΚΤΥΛΟΣ   

 (παρανοϊκή φάση της σχιζοφρένειας) 
 

 α. Πνεύμα δυσπιστίας.  β. Πνεύμα καχυποψίας. 

 γ. Πνεύμα φόβου, και   δ. Μανία καταδίωξης.  
 

 
 

210 



 

 

 

Κεφάλαιο ΔΕΚΑΤΟ ΟΓΔΟΟ 
 

 «Η ΠΑΡΑΝΟΪΚΗ ΦΑΣΗ ΤΗΣ  

ΣΧΙΖΟΦΡΕΝΕΙΑΣ» 
 

 
 

1. Η  ΠΑΡΑΝΟΪΚΗ ΦΑΣΗ ΤΗΣ ΣΧΙΖΟΦΡΕΝΕΙΑΣ 

 Σε μια περίπτωση ένα πνεύμα εξαπάτησης (που συνήθως 

ενεργεί μέσα από το ίδιο το άτομο) έπεισε ένα κορίτσι 13 ετών ότι 

ήταν 19 ετών. Το κορίτσι αυτό άρχισε να χρησιμοποιεί ένα δεύτε-

ρο όνομα για να μπορεί να ξεχωρίζει το άλλο της πρόσωπο. 

Προσπαθούσε να σκέπτεται, να μιλά και να ενεργεί, όπως θα ε-

νεργούσε μια πολύ μεγαλύτερη από αυτή κοπέλα, πράγμα που 

ξεπερνούσε σε μεγάλο βαθμό και τις ικανότητες και την ωριμότητα 

που είχε, γεγονός που αύξησε ακόμα περισσότερο την καταπίε-

ση που αισθανόταν μέσα της. 
 

 Στην ομάδα των ακαθάρτων πνευμάτων της παρανοϊκής φά-

σης της σχιζοφρένειας, υπάρχει ένα ακόμα πονηρό πνεύμα που 

ονομάζεται "τιμιότητα με κάθε θυσία". Το πώς εκδηλώνεται το 

πνεύμα αυτό, μπορεί κάποιος εύκολα να το εντοπίσει. Ένας που 

είναι πράγματι τίμιος, είναι σεμνός και ταπεινός, ενώ αντίθετα αυ-

τός που κατέχεται από αυτό το πνεύμα της "ψευδοτιμιότητας" το 

διακηρύττει παντού και προσπαθεί με κάθε θυσία να αποδείξει 

στους άλλους την τιμιότητά του.  
  

 Μία άλλη εκδήλωση του ακαθάρτου αυτού πνεύματος είναι 

να κάνει το άτομο "πράγματι" τίμιο για να μπορεί στη συνέχεια να 

ενεργήσει το επόμενο πνεύμα της "αυτοδικαίωσης" και ο άν-

θρωπος που αυτοδικαιώνεται σκληραίνει την καρδιά του στις αλή-

θειες του Λόγου του Θεού, γι’ αυτό ο Ιησούς είχε πει ότι «δεν ήρθε 

να καλέσει ΔΙΚΑΙΟΥΣ σε μετάνοια», γιατί αυτοί δεν έχουν ανάγκη 

μετάνοιας, αφού όλες τις ενέργειές τους τις δικαιολογούν και ενώ-

πιον του Θεού αισθάνονται δικαιωμένοι.        
 

211 



 

 

 

2. ΑΠΟΤΕΛΕΣΜΑΤΑ ΤΗΣ ΕΝΕΡΓΕΙΑΣ ΤΩΝ 

 ΠΑΡΑΝΟΪΚΩΝ ΠΟΝΗΡΩΝ ΠΝΕΥΜΑΤΩΝ 
 

 Η "καχυποψία" και η "δυσπιστία" χτίζουν σιγά-σιγά την 

παρουσία τους μέσα στο άτομο, μέχρις ότου το αναγκάσουν να 

έρθει σε αντιπαράθεση με κάποιον άλλο. Μετά από τη σύγκρουση 

η πίεση που νιώθει το άτομο μέσα του υποχωρεί για λίγο. Αυτή 

όμως η μικρή ανακούφιση που του "παρέχουν" τα πονηρά πνεύ-

ματα έχει βαρύ τίμημα για το άλλο άτομο, το οποίο πληγώθηκε α-

ναίτια και θα προσπαθήσει να γιατρέψει τα τραύματά του. 
 

 Όταν το άτομο ενεργεί κάτω από την επιρροή παρανοϊκών 

πνευμάτων, δείχνει τέλεια αναισθησία ως προς το πόσο πληγώ-

νει τους άλλους, ενώ ταυτόχρονα είναι υπέρ ευαίσθητο όταν 

πρόκειται για τον εαυτό του. 
 

 Τα ακάθαρτα πονηρά πνεύματα που αναφέραμε δεν πρέπει 

να τα εκλαμβάνει ο αναγνώστης ότι ενεργούν πάντοτε με στερεό-

τυπο τρόπο. Ο κατάλογος που παραθέτουμε δεν είναι αναγκαίο 

να παρουσιαστεί με τον ίδιο ακριβώς τρόπο στο κάθε άτομο. Υ-

πάρχουν σε κάθε περίπτωση διαφορές και ιδιαιτερότητες από ά-

τομο σε άτομο: 
 

1
ο
 ΠΑΡΑΔΕΙΓΜΑ: "Απόρριψη", ή "φόβος απόρριψης", ή "α-

πόρριψη από τον ίδιο τον εαυτό" (αριστερό χέρι). 
 

2
ο
 ΠΑΡΑΔΕΙΓΜΑ: "Πνεύμα άσκησης ελέγχου επάνω σε άλ-

λα πρόσωπα", ή "πνεύμα κατοχής άλλων προσώπων από 

το άτομο", ή "επαναστατικότητα", ή "απείθεια" (δεξί χέρι). 
 

 Για να γίνει πιο κατανοητό, θα δούμε ένα εδάφιο μέσα από 

τον Λόγο του Θεού «Διότι η ΑΠΕΙΘΕΙΑ είναι καθώς το αμάρτημα 

της ΜΑΓΕΙΑΣ, και το ΠΕΙΣΜΑ καθώς η ΑΣΕΒΕΙΑ και η ΕΙΔΩΛΟ-

ΛΑΤΡΕΙΑ…» (Α΄ Σαμουήλ ΙΕ/15:23). Η ερμηνεία του εδαφίου αυτού 

μπορεί να γίνει με τους εξής δύο τρόπους: 
 

(1) Για τον Θεό η απείθεια είναι τόσο βδελυρή πράξη, όσο είναι 

η ίδια η μαγεία. Απείθεια και μαγεία ταυτίζονται. 
 

 

212 



 

 

(2) Αυτός που έχει μια απειθή φύση, έχει και τη φύση του μά-

γου ή της μάγισσας (αυτού δηλαδή που ασχολείται με τον αποκρυφι-

σμό και τη μαγεία). Ο ΣΚΟΠΟΣ ΤΗΣ ΜΑΓΕΙΑΣ ΕΙΝΑΙ ΝΑ ΚΑΤΕ-

ΞΟΥΣΙΑΖΕΙ. Μαγεία είναι το να εξουσιάζει ένα πρόσωπο επάνω 

σε κάποιο άλλο πρόσωπο, χρησιμοποιώντας εκούσια ή ακούσια 

τη δύναμη των ακαθάρτων πνευμάτων. Η απείθεια από την πλευ-

ρά της συχνά οδηγεί ένα άτομο να εξουσιάζει επάνω σε άλλα 

άτομα. Όταν ένα παιδί είναι απείθαρχο, επιβάλλει με τον τρόπο 

του τη δική του εξουσία επάνω στους γονείς του, οι οποίοι ανα-

γκάζονται να "εκτελούν" τις απαιτήσεις του. Το ίδιο γίνεται σε ό-

λους σχεδόν τους τομείς της κοινωνικής μας ζωής, η απείθεια με-

ρικών ατόμων επιβάλλουν και την ανάλογη αναγκαστική συμπερι-

φορά των άλλων.     
 

3. Η ΡΙΖΑ ΤΗΣ ΠΙΚΡΙΑΣ 
 

 Καθώς η ζωή προχωράει συναντάμε πολλά προβλήματα και 

εμπόδια. Πράγματα συμβαίνουν, πράγματα λέγονται και μέσα 

σε όλα αυτά το άτομο έχει ανάγκη να κρατήσει μια στάση ανεκτι-

κότητας και συγγνώμης. Εδώ όμως είναι που γίνεται φανερό το 

πρόβλημα ενός σχιζοφρενικού ατόμου, δηλαδή δεν είναι ικανό 

να συγχωρήσει. Για παράδειγμα, πράγματα που είχαν συμβεί 

πριν από 30 χρόνια παραμένουν τόσο ζωντανά μέσα του, σαν να 

είχαν συμβεί εκείνη τη στιγμή, πριν από λίγο. Η ΡΙΖΑ ΠΙΚΡΙΑΣ για 

πράγματα που πλήγωσαν το άτομο στο παρελθόν έχει διατηρη-

θεί, αντί να καταστραφεί και να ξεριζωθεί.  
 

 Υπάρχει επίσης μια κατηγορία ατόμων που ισχυρίζονται ότι 

έχουν συγχωρήσει παντελώς κάποιον ή κάποιους που τους έβλα-

ψαν στο παρελθόν, ή και που νομίζουν ότι τους έβλαψαν, αλλά 

μόλις ειπωθεί κάτι για τα πρόσωπα αυτά, αμέσως η ρίζα της 

πικρίας φανερώνεται με όλους τους επακόλουθους καρπούς, 

όπως αγανάκτηση, θυμός και πίκρα. Πρέπει να έχουμε υπόψη ότι 

η ρίζα ενός δένδρου ή φυτού ποτέ δεν φαίνεται, είναι βαθιά μέσα 

στη γη. Εάν όμως σκάψουμε γύρω από τον κορμό του δένδρου 

θα την βρούμε. Έτσι συμβαίνει και στον πνευματικό τομέα. Πολλοί 

έχουν εξαπατηθεί, πιστεύοντας ότι έχουν πραγματικά συγχωρήσει 

213 



 

 

κάποιον που τους έβλαψε, αλλά μόλις "σκάψουμε" λίγο γύρω 

τους, αμέσως η ρίζα του προβλήματος φαίνεται.   
 

 Είναι πολύ εύκολο κάποιος να καταλάβει πόσο βαθιά είναι 

η ρίζα της πικρίας μέσα σ’ ένα άτομο και τι πονηρά πνεύματα 

φιλοξενεί, από το πώς συμπεριφέρεται και εκφράζεται το άτομο 

αυτό, όταν θυμώσει ή αγανακτήσει. Πιστεύω ότι αυτό είναι ένα ση-

μείο μέτρο και σύγκρισης. Εδώ στην Ελλάδα αυτό είναι πολύ έκ-

δηλο, γιατί σαν Μεσογειακός λαός που είμαστε, ανοίγουμε πολύ 

εύκολα την καρδιά μας και τα βάθη της αποκαλύπτονται. Αντίθε-

τα, υπάρχουν άλλοι λαοί που χαρακτηρίζονται από εσω-

στρέφεια και δεν εκδηλώνονται εύκολα, παρά μόνο όταν πιε-

στούν πολύ. Ο εχθρός όμως της ψυχής είναι παντού ο ίδιος και 

στην Ελλάδα και στον υπόλοιπο κόσμο. Στόχος του είναι να κλέ-

ψει τη χαρά μας και να βάλει μέσα μας θλίψη, πόνο, πίκρα, θυμό 

και στο τέλος να προκαλέσει καταστροφή και θάνατο.   
 

 Όταν ένας πιστός είναι γεμάτος από τη χάρη και τη δόξα του 

Ιησού Χριστού και συμβεί για κάποιο λόγο, για οποιονδήποτε 

λόγο (δεν εξετάζουμε επί του παρόντος τον λόγο) να θυμώσει και να 

παρεκτραπεί, έχει τη δύναμη επάνω στο θυμό του να συγκρατεί 

τα νεύρα του, να ελέγχει τις εκφράσεις του, να μην καταλαλεί και 

να μη λέγει προσβλητικά ή προκλητικά λόγια σε κανέναν και τέλος 

να ηρεμεί σχετικά εύκολα και γρήγορα. Αυτό είναι μια ισχυρή έν-

δειξη ότι μέσα του δεν υπάρχει ρίζα πικρίας.   
 

 Αντίθετα, υπάρχουν αναγεννημένοι πιστοί, που επάνω σε 

κάποια συζήτηση γρήγορα εκδηλώνουν ένα σαρκικό χαρακτήρα. 

Έχουν έντονο και επιθετικό ύφος, εκφράζονται με χειρονομίες που 

δεν αρμόζουν σε αγίους και αρχίζουν την κατάκριση και την κατα-

λαλιά. Από τα χείλη τους βγαίνουν λόγια, που σε ήρεμη κατάστα-

ση ΔΕΝ ΦΑΝΤΑΖΟΝΤΑΝ ΠΟΤΕ ΟΤΙ ΘΑ ΜΠΟΡΟΥΣΑΝ ΝΑ ΤΑ ΠΟΥΝ. 

Τώρα όμως βγαίνουν από μέσα τους σαν ένας ορμητικός χείμαρ-

ρος που παρασέρνει τα πάντα στο διάβα του.  
 

 Πως συμβαίνει αυτό; Η ενθύμηση κάποιου γεγονότος ή 

προσώπου έφερε την «δίκαιη» αγανάκτηση, στη συνέχεια η αγα-

214 



 

 

νάκτηση έφερε το θυμό και την οργή, μετά ακολούθησε η αδιαλλα-

ξία, η κατάκριση, η καταλαλιά, το πείσμα και ο εγωισμός.  
 

 Όλες αυτές οι εκδηλώσεις δείχνουν το βάθος της ρίζας της 

πικρίας που υπάρχει στην καρδιά ενός ατόμου, άλλωστε το στόμα 

λέγει ότι υπάρχει μέσα στην καρδιά, γιατί «εκ του περισσεύματος 

της καρδίας λαλεί το στόμα» (Ματθαίος ΙΒ/12:34). Μια πηγή βγάζει ή 

καθαρό ή βρώμικο νερό, ανάλογα τι υπάρχει στα έγκατα της γης. 

Το ίδιο και η καρδιά μας, αναβλύζει αυτό που έχει μέσα της και 

όταν το άτομο κατέχεται από πονηρά πνεύματα η πηγή που θα 

αναβλύζει από το στόμα του θα είναι θλίψη και πόνος για τους 

άλλους, αλλά και για τον ίδιο.  
 

 Ο απόστολος Παύλος μας προτρέπει, λέγοντας «οργίζεσθε 

και ΜΗ αμαρτάνετε….» (Εφεσίους Δ/4:26), γεγονός που φανερώνει 

ότι ο πιστός όταν οργίζεται και δεν φιλοξενεί μέσα του πονηρά 

πνεύματα, ούτε έχει ρίζα πικρίας, δεν αμαρτάνει. Από τη ρίζα της 

πικρίας εκφύονται (δηλαδή βγαίνουν προς τα έξω) τα παρακάτω, 

που είναι εκδηλώσεις των δαιμονικών πνευμάτων: 
 

 1. Αγανάκτηση. 4. Αντεκδίκηση. 

 2. Μίσος. 5. Βία. 

 3. Θυμός. 6. Φόνος. 
 

 Εκτός βέβαια από τα παραπάνω υπάρχουν αρκετά ακόμα 

παρόμοια ακάθαρτα πνεύματα, που συνεργάζονται μαζί τους, για 

να πετύχουν του καταχθόνιους σκοπούς τους.   
 

4. Η ΔΙΕΞΟΔΟΣ ΑΠΟ ΤΟΝ ΛΑΒΥΡΙΝΘΟ 

 Το ερώτημα μετά από όλα αυτά έρχεται μόνο του: "Πώς ά-

ραγε θα μπορέσει το σχιζοφρενικό άτομο να ελευθερωθεί και να 

βρει το δρόμο που οδηγεί έξω από αυτή τη σύγχυση;" 
 

 Στην πνευματική αυτή μάχη, υπάρχουν τρεις κυρίως περιο-

χές, τις οποίες θα πρέπει ο πιστός να κυριεύσει και να κατακτήσει: 

(1) Την απόρριψη, (2) Την απείθεια, και (3) Τη ρίζα της πικρίας. 

Όταν αυτές οι τρεις περιοχές θα έχουν πια κατακτηθεί, τότε όλος ο 

"οίκος", δηλαδή όλη η σφαίρα της ζωής του ατόμου, θα πρέπει να 

γεμίσει με αγάπη, υπακοή και συγχώρηση. Ειδικότερα: 
 

215 



 

 

1. Με το να δίνει και να παίρνει αγάπη. 
 

2. Με την υπακοή στη νόμιμη εξουσία. 
 

3. Με τη συγχώρηση του κάθε προσώπου, που πιστεύει ότι έ-

χει πικραθεί εξαιτίας του και κάτω από οποιεσδήποτε συν-

θήκες συνέβηκε αυτό.   
 

 Όταν αυτές οι περιοχές κατακτηθούν, τότε τα πονηρά δαιμο-

νικά πνεύματα που εργάζονται εκεί θα χάσουν την ισχύ τους. Ο 

μοχλός ο οποίος κινεί τα πράγματα και φέρνει τη νίκη, είναι 

η ΑΠΟΦΑΣΙΣΤΙΚΟΤΗΤΑ. Τη νίκη θα την γευθεί εκείνο το άτομο το 

οποίο θα επιμείνει να ισχυρίζεται συνέχεια και συνέχεια, λέγοντας: 

"Θα αλλάξω ΟΠΩΣΔΗΠΟΤΕ, δεν θα αφήσω πια τα δαιμόνια να 
κυβερνούν τη ζωή μου. Δεν έχουν καμιά εξουσία επάνω μου, 
γιατί το αίμα του Ιησού Χριστού με καλύπτει". Αυτή η θετική 

ομολογία του πιστού είναι η συντριβή του Διαβόλου και των πονη-

ρών δυνάμεών του.  
 

5. Ο ΠΡΑΓΜΑΤΙΚΟΣ ΕΑΥΤΟΣ ΜΑΣ 

 Στο σχεδιάγραμμα της "σχιζοφρένειας" θα παρατηρήσετε ότι 

ανάμεσα στις παλάμες των χεριών, στο κάτω μέρος, υπάρχει ένα 

μικρό ανθρωπάκι, που είναι σχεδόν απαρατήρητο. Αυτό είναι ο 

"αληθινός εαυτός" του ατόμου τη στιγμή που αρχίζει τον αγώνα 

για την απελευθέρωσή του. Με τον καιρό θα πρέπει να μεγαλώσει 

και να αυξήσει προς την κατεύθυνση που δείχνουν τα βέλη και 

έτσι, μεγαλώνοντας και αυξάνοντας, να διαχωρίσει τις δύο δαιμο-

νικές προσωπικότητες και να απορρίψει την επιρροή τους επάνω 

του, καθώς και όλα τα άλλα συναισθήματα τα οποία αντιπροσω-

πεύουν. Τώρα, ο πραγματικός εαυτός θα πρέπει να αφομοιώσει 

τη φύση του ίδιου του Κυρίου Ιησού.  
 

 Οι παρακάτω πέντε ενέργειες είναι απαραίτητες για να επι-

τύχει η πλήρης αποκατάσταση του ατόμου και για να στερεωθεί εν 

Χριστώ Ιησού: 
 

 1. Μελέτη καθημερινή της Αγίας Γραφής. 

216 



 

 

 2. Καθημερινή προσευχή. 

 3. Νηστεία. 

 4. Δοξολογία. 

 5. Κοινωνία με τους αδελφούς. 
 

 Με την παραπάνω πνευματική εξάσκηση θα ελαττωθεί ο 

χρόνος της όλης διαδικασίας και η ζωή του ατόμου θα γεμίσει με 

όλα τα θετικά στοιχεία και θα αρχίσει να ομοιώνεται με τη φύση 

του Ιησού. Η εργασία, που απαιτείται για να υπάρξει αποτέλεσμα, 

είναι σκληρή και για το άτομο που απελευθερώνεται και για τον 

εργάτη που θα υπηρετήσει αυτό το άτομο. 
 

 Θα ήθελα να επισημάνω πόσο ελλιπής είναι η εκκλησία σή-

μερα στη μελέτη της Αγίας Γραφής και στην προσευχή. Πολλές 

φορές ξεχνά ο πιστός ότι αυτό δεν πρέπει να γίνεται από συνή-

θεια, ή επειδή το αναφέρει ο Λόγος του Θεού, αλλά πρέπει να γί-

νεται με δίψα και με ευχαρίστηση καρδιάς.  
 

 Η μελέτη της Γραφής είναι το καθημερινό μας φαγητό, εί-

ναι το "μάννα" του ουρανού, που εάν δεν το φάμε (με αποκάλυψη 

Κυρίου) θα ατονήσουμε πνευματικά, θα αποκάνουμε και τέλος θα 

πεθάνουμε από πνευματική ασιτία.  
 

 Η προσευχή είναι το μέσον με το οποίον ερχόμαστε μέσα 

στα άγια των αγίων, μέσα στην ένδοξη παρουσία του Κυρίου Ιη-

σού, όπου Αυτός μας γεμίζει με το Πνεύμα Του και μας αποκαλύ-

πτει τις βουλές Του. Χρειάζεται να υπάρχει συνεχής αγώνας στην 

προσευχή για να έχουμε τη ζωή νίκης, να έχουμε πορεία πνευμα-

τικού θριάμβου.   
 

 Πρέπει να θαυμάζουμε τους πρώην σχιζοφρενείς για τη δύ-

ναμη και την αποφασιστικότητα που έδειξαν, όταν πολεμούσαν 

μέχρι να πάρουν τη νίκη. Όλες οι νίκες επάνω στη σχιζοφρένεια 

δοξάζουν και υψώνουν τη δύναμη του Κυρίου Ιησού, γιατί σ' Αυ-

τόν ανήκει ο στέφανος της νίκης. Είναι η πιο βαθιά, η πιο συγκλο-

νιστική και η πιο αποφασιστική νίκη από κάθε άλλη νίκη στον 

πνευματικό πόλεμο που γίνεται με τις πονηρές δυνάμεις.    
 
 

217 



 

 

 

μηνύματα που συστήνουμε 
 

ομιλητής:  

ΑΛΚΙΒΙΑΔΗΣ ΤΖΕΛΕΠΗΣ 
 

 
 

YOUTUBE:  Filadelfos Channel 1 

 

218 



 

 

 

Κεφάλαιο ΔΕΚΑΤΟ ΕΝΑΤΟ 
 

«ΟΙ ΔΑΙΜΟΝΙΖΟΜΕΝΟΙ 

και ΟΙ ΨΥΧΑΣΘΕΝΕΙΣ» 
 

 
 

 1.  ΟΙ ΔΑΙΜΟΝΙΖΟΜΕΝΟΙ ΣΤΗΝ ΕΠΟΧΗ ΤΟΥ ΙΗΣΟΥ 

 Στο κεφάλαιο αυτό θα αναλύσουμε μια ακόμα θαυμαστή 

αποκάλυψη. Η σύγχρονη ψυχιατρική επιστήμη ταυτίζει τις έννοιες 

της σχιζοφρένειας, της παράνοιας και της τρέλας, και τις κατα-

τάσσει στη γενικότερη κατηγορία των λεγομένων ΨΥΧΑΣΘΕΝΕΙ-

ΩΝ, καθόσον οι γενικές εκδηλώσεις του πάσχοντα είναι οι ίδιες και 

ποικίλουν ανάλογα με το βαθμό που υπάρχουν. Επειδή οι ασθέ-

νειες αυτές θεωρούνται, κατά βάση, ανίατες και επειδή ο σύγχρο-

νος άνθρωπος (εφόσον απορρίπτει τον Θεό από τη ζωή του), α-

πορρίπτει και την ενέργεια των πονηρών πνευμάτων επάνω του, 

αποδίδει την αιτία τους σε διάφορους παράγοντες που αφορούν 

αποκλειστικά το ίδιο το άτομο, όπως είναι ο ψυχισμός του, ο κλει-

στός ή υπερευαίσθητος χαρακτήρας του, κλπ.. 
 

 Διαβάζοντας τα περιστατικά που αναφέρονται μέσα στις α-

φηγήσεις της Καινής Διαθήκης για τους δαιμονιζόμενους με τους 

οποίους ερχόταν αντιμέτωπος ο Ιησούς, αλλά και οι μαθητές Του, 

διαπιστώνουμε βασικά τέσσερα πράγματα:  
 

(α)  Οι εκδηλώσεις που παρουσίαζαν οι κατεχόμενοι από ακά-

θαρτα πνεύματα είναι οι ίδιες με τις εκδηλώσεις ενός σύγ-

χρονου σχιζοφρενή ή παρανοϊκού ατόμου. 
  

(β)  Όλοι οι Ισραηλίτες, αλλά και οι Εθνικοί, γνώριζαν (δεν το 

αμφισβητούσαν) ότι η αιτία πολλών προβλημάτων και πα-

θήσεων ήταν τα πονηρά πνεύματα. 
 

(γ)  Τα πονηρά πνεύματα είχαν επίγνωση για την αδυναμία τους 

να έρθουν αντιμέτωπα με τον Ιησού και τους μαθητές Του. 
  

 

219 



 

 

 

(δ)  Υπήρχε τότε τρόπος θεραπείας. Αυτό σημαίνει ότι υπάρχει 

και σήμερα "θεραπεία".  
 

 Για να διαπιστώσουμε τα παραπάνω, θα αναφέρουμε μερι-

κές χαρακτηριστικές περιπτώσεις που περιγράφονται μέσα στον 

Λόγο του Θεού, τις οποίες θα σχολιάσουμε και αναλύσουμε: 
 

(1) ΜΑΤΘΑΙΟΣ Η/8:28-34. Στη χώρα των Γεργεσηνών υπήρχαν 

δύο δαιμονιζόμενοι, που ζούσαν μέσα στα μνημεία και ήσαν «ά-

γριοι καθ’ υπερβολήν, ώστε ουδείς δεν μπορούσε να περάσει δια της 

οδού εκείνης…». Αυτοί οι άνθρωποι ήταν ο φόβος και ο τρόμος 

των περαστικών, κανένας δεν μπορούσε να περάσει από το μέ-

ρος, όπου αυτοί κατοικούσαν. Όταν όμως συναντήθηκαν με τον 

Ιησού δεν τόλμησαν να Του επιτεθούν, αντίθετα παρακαλούσαν 

να τους λυπηθεί, λέγοντες: «Τι (είναι) μεταξύ ΗΜΩΝ και ΣΟΥ, Ιη-

σού, Υιέ του Θεού; Ήλθες εδώ προ καιρού (διά) να μας βασανίσεις;». 

Δεν μιλούσαν οι ίδιοι οι άνθρωποι, αυτοί πρώτη φορά έβλεπαν τον 

Ιησού, αλλά οι δαίμονες που ήταν μέσα τους, γνώριζαν πολύ καλά 

ποιος ήταν Αυτός που βρισκόταν μπροστά τους και ότι είχε 

εξουσία επάνω τους, γι’ αυτό συνέχισαν και είπαν «Εάν μας εκβά-

λεις, επίτρεψον εις ημάς να απέλθωμεν εις την αγέλην των χοίρων».  
 

 Σήμερα παρόμοιες εκδηλώσεις πως αντιμετωπίζονται; Κατ’ 

αρχήν, τόσον οι γιατροί, όσο και οι λοιποί άνθρωποι δεν δέχονται 

ότι τα άτομα αυτά κατέχονται από δαιμονικά πνεύματα. Πιστεύουν 

ότι για κάποιο λόγο (που προσπαθούν στην πορεία να τον εντοπί-

σουν), τα άτομα αυτά παραφρόνησαν, έχασαν τα λογικά τους και 

κατέληξαν να ζουν σαν αγρίμια. Η θεραπεία που εφαρμόζεται συ-

νήθως είναι η χορήγηση βαριάς μορφής ψυχοφαρμάκων, τα ο-

ποία χαλαρώνουν τα νεύρα και ηρεμούν το άτομο, αλλά σιγά-σιγά 

το καθιστούν "φυτό", ανίκανο πλέον να αντιδράσει σε οποιοδήπο-

τε εξωτερικό ερέθισμα, μέχρις ότου χάσει ολοσχερώς την αίσθηση 

του λογικού και στο τέλος καταλήγει να είναι μόνιμος τρόφιμος κά-

ποιου φρενοκομείου.  
 

(2) ΜΑΡΚΟΣ Ε/5:1-20. Στο παρόμοιο περιστατικό του δαιμονι-

ζόμενου Γαδαρηνού που περιγράφει ο Μάρκος αναφέρει ότι «ου-

δείς δεν μπορούσε να δέσει αυτόν, ουδέ με αλύσεις, διότι πολλάκις 

220 



 

 

είχε δεθεί με ποδόδεσμα και με αλύσεις, και διεσπάσθησαν υπ’ αυτού 

αι αλύσεις, και τα ποδόδεσμα συνετρίφθησαν, και ΟΥΔΕΙΣ ΙΣΧΥΕ να 

δαμάσει αυτόν». Ο άνθρωπος αυτός περιφερόταν μέσα στα μνή-

ματα, βγάζοντας συνέχεια κραυγές και με αιχμηρές πέτρες προ-

σπαθούσε να επιφέρει πληγές στο σώμα του. Όταν είδε από μα-

κριά τον Ιησού, έτρεξε προς Αυτόν, τον προσκύνησε και είπε: «Τι 

είναι μεταξύ ΕΜΟΥ και ΣΟΥ, Ιησού, Υιέ του Θεού του υψίστου; 

Ορκίζω σε εις τον Θεόν, μη με βασανίσεις».  
 

 Εδώ βλέπουμε ότι τα πονηρά πνεύματα μπορούν να κάνουν 

ένα άτομο να έχει υπερφυσική σωματική δύναμη. Σήμερα μια τέ-

τοια περίπτωση αντιμετωπίζεται περίπου με τον ίδιο τρόπο στις 

διάφορες Ψυχιατρικές κλινικές. Η μόνη διαφορά είναι ότι, εκτός 

από το δέσιμο του «ασθενούς», χορηγούν και ισχυρά ψυχοφάρ-

μακα για να επιφέρουν τη χαλάρωση και την εξασθένιση του νευ-

ρικού συστήματος και να καταστήσουν με αυτό τον τρόπο το 

άτομο ακίνδυνο και ανίσχυρο.  
 

(3) ΜΑΡΚΟΣ Θ/9:17-27. Ένας πατέρας έφερε το γιο του στον 

Ιησού για να τον θεραπεύσει, λέγοντας: «Έφερα προς σε τον υιόν 

μου έχοντα ΠΝΕΥΜΑ ΑΛΑΛΟΝ, και όπου πιάσει αυτόν, σπαράττει αυ-

τόν, και αφρίζει και τρίζει τους οδόντας αυτού, και ξηραίνεται…. Και 

πολλάκις αυτόν (το πνεύμα) και εις το πυρ έρριψε και εις ύδατα, ΔΙΑ 

ΝΑ ΑΠΟΛΕΣΕΙ ΑΥΤΟΝ…». Όταν ο Ιησούς πρόσταξε το ακάθαρτο 

πονηρό πνεύμα να φύγει, η Αγία Γραφή αναφέρει ότι το πνεύμα 

πριν φύγει έκραξε δυνατά και έριξε το παιδί στο έδαφος κάνοντάς 

το να σπαράζει και μετά να φαίνεται σαν νεκρό. Σε λίγο όμως ση-

κώθηκε επάνω ελευθερωμένο και τέλεια θεραπευμένο. 
 

 Στην περιγραφή αυτή παρατηρούμε ότι ο πατέρας γνώριζε 

πολύ καλά ότι η αιτία του προβλήματος του γιου του ήταν 

ένα ισχυρό πονηρό πνεύμα, που προσπαθούσε με κάθε τρόπο 

να επιφέρει το θάνατο στο παιδί, ρίχνοντάς το, πότε μέσα σε φω-

τιά για να καεί και πότε μέσα σε κάποιο ποτάμι για να πνιγεί. Πι-

θανόν την εποχή εκείνη να υπήρχαν και μερικοί που να πίστευαν 

ότι το παιδί είχε διανοητικό πρόβλημα και να συμβούλευαν τον 

πατέρα να καταφύγει στους γιατρούς για θεραπεία, αλλά αυτός 

221 



 

 

όμως γνωρίζοντας την πραγματική αιτία, κατέφυγε σ’ Αυτόν που 

είναι η τέλεια ελευθερία από τα δεσμά τους σκότους. 
 

 Σήμερα, όλοι μας γνωρίζουμε προσωπικά ή έχουμε ακούσει 

παρόμοιες περιπτώσεις. Δεκάδες περιστατικά αυτοκτονιών έχου-

με διαβάσει και ακούσει στα μέσα μαζικής ενημέρωσης. Οι εξηγή-

σεις που δόθηκαν, αλλά και που συνεχίζονται να δίνονται σε πα-

ρόμοιες περιπτώσεις, είναι πάντοτε στερεότυπες: Διανοητικό πρό-

βλημα, παράνοια, ερωτική απογοήτευση, υπερευαισθησία, απο-

γοήτευση, διαταραγμένη προσωπικότητα και πολλές άλλες παρό-

μοιες εκδηλώσεις.   
 

 Στα περιστατικά που αναφέραμε, παρατηρούμε ότι η απο-

στολή των πονηρών πνευμάτων ήταν διαφορετική: Στην περίπτω-

ση των δύο Γεργεσηνών, τα δαιμόνια που κατοικούσαν μέσα τους 

είχαν σαν αποστολή να κάνουν κακό, εκτός βέβαια στους ίδιους 

τους εαυτούς τους και σε οποιονδήποτε άνθρωπο βρισκόταν 

μπροστά τους, ενώ στην περίπτωση του παιδιού ήθελαν αποκλει-

στικά να επιφέρουν κακό στο ίδιο το παιδί και κατ' επέκταση στους 

γύρω του, προκαλώντας στην οικογένειά του κυρίως θλίψη, πόνο, 

ταραχή και ακαταστασία. 
 

(4) ΜΑΤΘΑΙΟΣ ΙΕ/15:21-28. Μια γυναίκα Χαναναία πλησίασε 

κάποτε τον Ιησού και Τον παρεκάλεσε να εκβάλει το δαιμόνιο από 

την κόρη της: «Ελέησόν με, Κύριε, υιέ του Δαβίδ, η θυγάτηρ μου κα-

κώς δαιμονίζεται». Στην περιγραφή που κάνει ο Μάρκος στο ομώ-

νυμο ευαγγέλιό του αναφέρει τη λεπτομέρεια ότι η γυναίκα αυτή 

ήταν Ελληνίδα, Συροφοίνισσα το γένος (βλ. Μάρκος Ζ/7:24-30). Βλέ-

πουμε ότι στην εποχή του Χριστού δεν γνώριζαν για τη δράση των 

πονηρών πνευμάτων μόνον οι Ισραηλίτες, αλλά τη γνώριζαν και οι 

ειδωλολάτρες, όπως χαρακτηριστικά αναφέρεται στην περίπτωση 

της παραπάνω γυναίκας, την κόρη της οποίας ο Κύριος Ιησούς 

θεράπευσε.  
 

(5) Στις περιγραφές της Καινής Διαθήκης παρατηρούμε ότι τα 

δαιμονικά πνεύματα, όταν έρχονταν αντιμέτωπα με τον Ιησού, 

Τον αναγνώριζαν ποιος ήταν, παρ’ όλο που το άτομο μέσα στο 

οποίο κατοικούσαν ποτέ δεν είχε δει τον Ιησού. Επίσης βλέπουμε 

222 



 

 

και την αδυναμία τους να αντιδράσουν, μπροστά Του ήταν πλέον 

ανίσχυρα και περίμεναν να ακούσουν την προσταγή Του. Δύο τέ-

τοιες περιπτώσεις έχουμε στην περιγραφή των δύο Γεργεσηνών 

και του Γαδαρηνού, που αναφέραμε παραπάνω. Άλλες παρόμοιες 

περιπτώσεις είναι οι παρακάτω: 
 

 ΜΑΡΚΟΣ Γ/3:11 «Και τα πνεύματα τα ακάθαρτα, όταν εθεώ-

ρουν Αυτόν (τον Ιησού), προσέπιπτον εις Αυτόν, και έκραζον λέγοντα, 

Ότι συ είσαι ο Υιός του Θεού…» 
 

 ΛΟΥΚΑΣ Δ/4:33-34 «Και εις την συναγωγή ήτο άνθρωπος έ-

χων πνεύμα δαιμονίου ακαθάρτου, και ανέκραξε μετά φωνής μεγάλης, 

λέγων, Φευ! Τι (είναι) μεταξύ εμάς και εσού, Ιησού Ναζαρηνέ; Ήλθες 

(διά) να μας απολέσεις; Σε γνωρίζω ποιος είσαι, ο άγιος του Θεού…» 

(βλ. επίσης, Μάρκος Α/1:23-26). 
 

 ΛΟΥΚΑΣ Δ/4:41 «Εξήρχοντο δε δαιμόνια από πολλών, κρά-

ζοντα και λέγοντα: "Ότι συ είσαι ο Χριστός ο Υιός του Θεού". Και επι-

τιμών αυτά δεν άφηνε να λαλούν, επειδή εγνώριζον Αυτόν ότι είναι ο 

Χριστός». 
 

 ΠΡΑΞΕΙΣ ΙΘ/19:13-16. Εδώ έχουμε μία περίπτωση, στην ο-

ποία πρέπει να δώσουμε ιδιαίτερη προσοχή: Στην Έφεσο, οι επτά 

γιοι του Ιουδαίου αρχιερέα Σκευά, προσπάθησαν να εκβάλλουν 

δαιμόνια, μιμούμενοι τον Παύλο. Πήγαν σ’ αυτούς που είχαν ακά-

θαρτα πνεύματα και είπαν: «Σας ορκίζομεν εις τον Ιησούν, ΤΟΝ Ο-

ΠΟΙΟΝ Ο ΠΑΥΛΟΣ ΚΗΡΥΤΤΕΙ…» Το πονηρό πνεύμα απάντησε, 

λέγοντας: «Τον Ιησούν ΓΝΩΡΙΖΩ, και τον Παύλον ΕΞΕΥΡΩ, εσείς 

όμως ποιοί είσθε;» Στη συνέχεια, ο άνθρωπος που κατεχόταν από 

το πονηρό αυτό πνεύμα, όρμησε εναντίον τους και τους κατακτύ-

πησε, ώστε γυμνοί και πληγωμένοι το έβαλαν στα πόδια. 
 

 Στο 16ο κεφάλαιο του βιβλίου αναφέραμε τις διαφορές που 

υπάρχουν ανάμεσα στην "ΕΠΙΤΙΜΗΣΗ" και στον "ΕΞΟΡΚΙΣΜΟ". Η 

επιτίμηση για ελευθερία από δαιμονικά δεσμά γίνεται από εργά-

τες του Κυρίου που είναι χρισμένοι με το Πνεύμα Του και χρησιμο-

ποιούν απευθείας κατά του εχθρού το υπέρ όπλο τους που είναι 

η εξουσία του ονόματος του Ιησού. Το "χρίσμα" του εργάτη και το 

"όνομα" του Ιησού τρέμουν ο Διάβολος και οι δυνάμεις του.  

223 



 

 

 Οι γιοι του Σκευά δεν είχαν αυτό το υπέρ όπλο, γιατί δεν εί-

χαν το χρίσμα του Πνεύματος, δεν ήσαν αναγεννημένοι και προ-

σπάθησαν με ανθρώπινες ενέργειες να εκβάλλουν δαιμόνια, ενέρ-

γειες που είχαν ιδιοτελή εγωιστικά κίνητρα, για να επιδειχθούν και 

να εντυπωσιάσουν τους γύρω τους, όχι γιατί υπήρχε μέσα τους 

αγάπη για τον συνάνθρωπό τους.  
 

 Αυτό συμβαίνει σήμερα και με τους ονομαζόμενους "εξορκι-

στές", οι οποίοι δεν έχουν προσωπική σχέση με τον αναστημένο 

Ιησού, καθόσον αρνούνται το έργο Του επάνω στο σταυρό του 

Γολγοθά και βρίσκονται έξω από τις επαγγελίες του Θεού. Εξαπα-

τούν τους ανθρώπους και τους δίνουν ψεύτικες ελπίδες, παρου-

σιάζοντας μορφή ευσέβειας, αλλά αρνούνται τη δύναμή της, όπως 

χαρακτηριστικά αναφέρει ο απόστολος Παύλος (Β' Τιμόθεου Γ/3:2). 

Δεν μπορούν να δώσουν κάτι που οι ίδιοι δεν έχουν, δεν μπορούν 

να ελευθερώσουν τους δέσμιους, εφόσον οι ίδιοι είναι δεμένοι με 

πνευματικά δεσμά. 
 

 Ο χρισμένος διάκονος απελευθέρωσης έχει κίνητρα, που α-

πορρέουν από μια καρδιά που αγαπά την ψυχή που βασανίζεται 

από τα πονηρά πνεύματα και θέλει να βλέπει τον Ιησού να δοξά-

ζεται στη διακονία του και τον Διάβολο να καταισχύνεται. Ο αληθι-

νός διάκονος διακρίνεται για την ταπεινότητα του και την υπακοή 

του στον Λόγο του Κυρίου.  
 

2. ΤΟ ΧΡΙΣΜΑ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ  

 Από τα περιστατικά που αναφέρθηκαν παραπάνω, φαίνεται 

πολύ καθαρά ότι τα άτομα που κατέχονται από ακάθαρτα πνεύμα-

τα είναι ακίνδυνα και ανίσχυρα να αντιδράσουν, όταν έρχονται 

αντιμέτωπα με ανθρώπους που είναι καλυμμένοι με το αίμα του 

Ιησού και χρισμένοι με το άγιο Πνεύμα Του, γιατί η ΕΞΟΥΣΙΑ τους 

και η ΔΥΝΑΜΗ τους απορρέει από τον ίδιο τον Κύριο Ιησού, που 

μας υποσχέθηκε ότι θα πατούμε «...επί ΠΑΣΑΝ την δύναμιν του 

εχθρού» (Λουκάς Ι΄/10:17-19). Αυτό βλέπουμε ότι γινόταν στη διακο-

νία των αποστόλων και όλων των αγίων στην περίοδο της πρώ-

της αποστολικής εκκλησίας. 
 

224 



 

 

 Αντίθετα τα πνεύματα γίνονται επικίνδυνα, όταν έρχονται 

αντιμέτωπα με άτομα που δεν έχουν την κάλυψη του αίματος του 

Ιησού και το χρίσμα Του, όπως συνέβηκε στην περίπτωση με 

τους επτά γιους του αρχιερέα Σκευά, γιατί τα πονηρά πνεύματα 

ξέρουν πολύ καλά τις θέσεις και τα οχυρά των αντίπαλων τους, 

γνωρίζουν πότε πρέπει να επιτεθούν και πότε να περιμένουν. Ό-

ταν η εκκλησία σήμερα βρίσκεται σε αδυναμία να διεξάγει νικηφό-

ρα μάχη κατά του εχθρού, είναι γιατί δεν γνωρίζει τις μεθοδείες 

του. Αλλά ο Κύριος Ιησούς έχει ένδοξα σχέδια για την εκκλησία 

των εσχάτων καιρών, γι’ αυτό χρίει το λαό Του με εξουσία και 

δύναμη, τον ντύνει με την πανοπλία Του και του αποκαλύπτει τα 

σχέδια και τις μεθοδείες του εχθρού.  
 

 Η αποκάλυψη του Θεού για το πώς ενεργούν τα δαιμονικά 

πνεύματα επάνω στον άνθρωπο και ιδιαίτερα στον πιστό, δίνει 

στην εκκλησία την υπεροχή να κατισχύσει κατά των σατανικών 

δυνάμεων. Κάποτε ο Κύριος μου είχε δώσει μια όμορφη εικό-

να για τη ροή του χρίσματός Του μέσα στην εκκλησία. Ήταν η 

χρονική περίοδος που είχε ξεκινήσει η διακονία απελευθέρωσης, 

για την οποία αναφερθήκαμε στο 15ο κεφάλαιο.  
  

 Παρουσίασε την εκκλησία Του σαν ένα βουνό, σε σχήμα 

τριγώνου. Η κορυφή του βουνού ήταν πολύ απότομη και κατηφο-

ρική και συμβόλιζε την αόρατη πνευματική εξουσία, που είναι ο 

ΙΔΙΟΣ, αλλά και την ορατή, που είναι οι ΥΠΗΡΕΤΕΣ Του. Ο Ιησούς 

Χριστός χρίει με τη δύναμή Του τους εργάτες Του που στέκονται 

στην κορυφή και μένουν με υπακοή και υποταγή στον Λόγο Του, 

αλλά το χρίσμα Του δεν μπορεί να σταθεί μόνο σ’ αυτούς, αρχίζει 

από την κορυφή του βουνού να τρέχει προς τα κάτω, να φτάνει 

στους πρόποδες και να πλημμυρίζει όλη τη γύρω περιοχή.  
 

 Το βουνό είχε μια υπέροχη ομορφιά και αποτελείτο από 

δένδρα και πέτρες σε διάταξη. Στη μία πλευρά του βουνού υπήρ-

χαν ΠΕΤΡΕΣ τοποθετημένες η μία επάνω στην άλλη, που ξεκι-

νούσαν από τους πρόποδες του βουνού και έφταναν μέχρι την κο-

ρυφή του, καλύπτοντας την μια πλευρά. Στην άλλη πλευρά του 

βουνού υπήρχαν όμορφα καταπράσινα ΔΕΝΔΡΑ με πλούσιο φύλ-

225 



 

 

λωμα και άφθονους καρπούς, που ξεκινούσαν επίσης από τους 

πρόποδες και έφταναν μέχρι την κορυφή. Το ΒΟΥΝΟ (το "όρος") 

είναι ο Ιησούς Χριστός, που είναι ο βράχος ο αιώνιος και ο ισχυ-

ρός, επάνω στον οποίο στηρίζεται ο πιστός. Τα ΔΕΝΔΡΑ και οι 

ΠΕΤΡΕΣ συμβολίζουν τους αγίους.  
 

 Ο απόστολος Πέτρος λέγει ότι «…σεις, ως ΛΙΘΟΙ ΖΩΝΤΕΣ, 

οικοδομείσθε οίκος πνευματικός, ιεράτευμα άγιον, διά να προσφέρητε 

πνευματικάς θυσίας, ευπροσδέκτους εις τον Θεόν διά Ιησού Χριστού» 

(Α' Πέτρου Β/2:5). Οι πιστοί είναι οι ζωντανές πέτρες με τις οποίες 

κτίζεται το οικοδόμημα της εκκλησίας του Ιησού Χριστού, ο οποίος 

είναι ο ΑΚΡΟΓΩΝΙΑΙΟΣ ΛΙΘΟΣ «...εις τον οποίον πάσα η οικοδομή 

συναρμολογουμένη αυξάνεται εις ναόν άγιον εν Κυρίω, εις τον οποίον 

(λίθο) και σεις ΣΥΝΟΙΚΟΔΟΜΕΙΣΘΕ εις κατοικητήριον του Θεού διά 

του Πνεύματος» (Εφεσίους Β/2:21). Ο Δαβίδ αναφέρει ότι ο πιστός 

είναι «ως ΔΕΝΔΡΟΝ πεφυτευμένον παρά τους ρύακας των υδάτων, 

το οποίον δίδει τον ΚΑΡΠΟΝ αυτού εν τω καιρώ αυτού, και το ΦΥΛ-

ΛΟΝ αυτού δεν μαραίνεται» (Ψαλμός Α/1:3).     
  

 Μια παρόμοια εικόνα περιγράφει ο Δαβίδ στον Ψαλμό ΡΛΓ/ 

133, στον οποίο παρουσιάζει την ενότητα του λαού του Θεού «ως 

ΤΟ ΠΟΛΥΤΙΜΟΝ ΜΥΡΟΝ επί την κεφαλήν, το καταβαίνον επί τον 

πώγωνα, τον πώγωνα του Ααρών, το καταβαίνον επί το στόμιον του 

ενδύματος αυτού, ως Η ΔΡΟΣΟΣ του Αερμών, η καταβαίνουσα επί τα 

όρη της Σιών…». Όταν ο προφήτης Σαμουήλ έχρισε τον Δαβίδ βα-

σιλιά, κατά προσταγή του Θεού, τον έχρισε από το κεφάλι με λάδι, 

σύμβολο του χρίσματος του αγίου Πνεύματος. Το λάδι αυτό άρχι-

σε να τρέχει προς τα κάτω, μέχρι που έφτασε στα πόδια του και 

χύθηκε στο χώμα γύρω του.  
 

 Ο Ααρών, που αναφέρεται στον Ψαλμό, ήταν ο χρισμένος 

από τον Θεό ιερέας Του και συμβολίζει τον Ιησού Χριστό, τον μό-

νο αρχιερέα και μεσίτη μας προς τον Θεό. Το μύρο (το χρίσμα του 

αγίου Πνεύματος) από το κεφάλι του Ααρών άρχισε να τρέχει 

προς τα κάτω και έφτασε μέχρι το έδαφος. Όλο το σώμα είχε κα-

λυφθεί από το μύρο. 
 

226 



 

 

 Ο Ιησούς είναι η κεφαλή (η εξουσία) της εκκλησίας και το 

χρίσμα Του αρχίζει να ρέει προς τα κάτω και να φτάνει μέχρι το 

κράσπεδο του ιματίου Του, να φτάνει μέχρι το έδαφος, εκεί που 

είναι το χώμα. Το χώμα συμβολίζει τον σαρκικό χριστιανό, γιατί ο 

Ησαΐας μας λέγει ότι «άρτος δε του όφεως θέλει είσθαι το χώμα» (Η-

σαΐας ΞΕ/65:25). Ο Διάβολος, ο αρχαίος όφις, τρέφεται με σαρκι-

κούς χριστιανούς, αλλά το χρίσμα της κεφαλής φτάνει μέχρι το 

χώμα, φτάνει μέχρι και το σαρκικό χριστιανό και αυτό είναι η 

συντριβή του εχθρού. Όταν ο σαρκικός χριστιανός ανακτήσει τις 

δυνάμεις του, ντυθεί με τα πνευματικά όπλα του και ριχτεί στη 

μάχη, τότε τα πονηρά σχέδια του Διαβόλου και των στρατευμάτων 

του θα ματαιωθούν.  
 

 Ο εχθρός βλέποντας την εκκλησία να ζει σαρκικά, θεωρεί τη 

νίκη δική του, αλλά ο Κύριος στον Λόγο Του υποσχέθηκε ότι στις 

τελευταίες ημέρες θα εκχέει το Πνεύμα Του «επί πάσαν σάρκαν», το 

χρίσμα Του θα αγγίξει όλο το σώμα Του, θα φτάσει μέχρι κάτω 

στη γη. Κάθε πιστός θα οπλιστεί με εξουσία και δύναμη και η δόξα 

του Ιησού θα φανερώνεται στο λαό Του. Ο Κύριος Ιησούςέχει 

φυλάξει για την εκκλησία Του τον «καλόν οίνον» για τον «έσχατο 

οίκον» Του και η δόξα του ΕΣΧΑΤΟΥ οίκου, της εκκλησίας της Φι-

λαδέλφειας, δεν θα μπορεί να συγκριθεί με τη δόξα του ΠΡΩΤΟΥ 

οίκου, της πρώτης αποστολικής εκκλησίας. 
 

3. Η ΑΠΟΚΑΛΥΨΗ ΤΩΝ ΣΧΕΔΙΩΝ ΤΟΥ ΕΧΘΡΟΥ 

 Τα δαιμονικά πνεύματα σήμερα εργάζονται με διαφορετικό 

τρόπο από εκείνον της εποχής του Ιησού. Τότε οι άνθρωποι, πι-

στεύοντας στον Θεό, δεχόντουσαν την ενέργεια των πονηρών 

πνευμάτων και ο τρόπος αντιμετώπισης ήταν ανάλογος. Σήμερα 

επειδή υπάρχει αθεΐα, απιστία και ορθολογισμός τα δαιμόνια δου-

λεύουν με αφανή τρόπο. Τους ανθρώπους που κατέχονται από 

πονηρά πνεύματα τους αποκαλούμε ψυχασθενείς ή διαταραγμέ-

νες προσωπικότητες. Τα Ψυχιατρεία σήμερα είναι γεμάτα με τρό-

φιμους που κατέχονται από δαιμονικά πνεύματα και η θεραπεία 

τους με τα γνωστά (ανθρώπινα) μέσα της ιατρικής επιστήμης είναι 

αδύνατη. Τα πνεύματα δεν φεύγουν με τα φάρμακα. 
 

227 



 

 

 Η θεραπεία όλων αυτών είναι μόνον ο Ιησούς. Αυτό ε-

ξαρτάται, τόσο από τους ίδιους εάν είναι σε θέση που να μπορούν 

να ανταποκριθούν, όσο και από την οικογένειά τους όταν οι ίδιοι 

βρίσκονται σε κατάσταση από την οποία δεν μπορούν να ελέγ-

ξουν τον εαυτό τους.  
  

 Ο Διάβολος έχει κατορθώσει να πείσει τους ανθρώπους ότι 

η αιτία όλων αυτών των καταστάσεων δεν έχει καμιά σχέση μ’ 

αυτόν, αλλά οφείλεται στον Θεό, ο οποίος δεν ενδιαφέρεται και 

δεν αγαπά τον άνθρωπο, γιατί είναι ένας σκληρός Θεός. Ο Διάβο-

λος όμως αναφέρεται στην Βίβλο ότι είναι ο « πατέρας του ψεύ-

δους» (Ιωάννης Η/8:44) και ο «πλανών την οικουμένην όλην» (Απο-

κάλυψη ΙΒ/12:9). Πείθοντας τον άνθρωπο ότι φταίει ο Θεός, αμέσως 

κατορθώνει δύο πράγματα, που είναι: (1ον) ο ίδιος μπορεί να ερ-

γάζεται ανενόχλητα το καταστροφικό του έργο, και (2ον) το πρό-

βλημα δεν λύνεται, αφού ο άνθρωπος δεν ζητεί βοήθεια από τον 

Θεό, καθόσον Τον θεωρεί υπεύθυνο.  
 

 Ο Ιησούς Χριστός όμως ήρθε να ξεσκεπάσει και να κατα-

στρέψει τα έργα του Διαβόλου, ήρθε για να ελευθερώσει τους δε-

σμίους. Κατά την επίγεια διακονία Του «διήλθεν ευεργετών και θε-

ραπεύων ΠΑΝΤΑΣ τους καταδυναστευομένους υπό του Διαβόλου» 

(βλ. Πράξεις Ι΄/10:38).  Αυτή είναι η διακονία της εκκλησίας σήμερα, 

να καταστρέφει ολοσχερώς τα έργα του Διαβόλου, συντρίβοντας 

τη δύναμή του, σπάζοντας τα δεσμά της αμαρτίας και γκρεμίζο-

ντας τα οχυρά του.    
 

 Ο απόστολος Παύλος λέγει ότι «δεν αγνοούμε τα διανοήματα 

του Διαβόλου» (Β' Κορινθίους Β/12:11) και ο Κύριος σήμερα δίνει ά-

φθονο πνευματικό φως και αποκάλυψη στο λαό Του, για να κα-

θαριστεί και να ετοιμαστεί η νύμφη εκκλησία να συναντήσει τον 

ερχόμενο νυμφίο της Ιησού. Παρακάτω θα αναφέρουμε περιπτώ-

σεις εκδηλώσεων της καρδιάς πιστών ανθρώπων, οι οποίες δεί-

χνουν με παραστατικό τρόπο το πώς ενεργεί ο εχθρός επάνω στη 

ζωή μας και εάν δεν προσέξουμε ανοίγουμε πόρτα για την είσοδο 

δαιμονικών πνευμάτων. Οι περιγραφές που θα ακολουθήσουν θα 

μας βοηθήσουν να διακρίνουμε σε ποια κατηγορία ανήκει ένας 

πιστός, ώστε να μπορούσε στη συνέχεια να τον βοηθήσουμε να 

228 



 

 

ελευθερωθεί, αλλά και οι αδύνατοι στην πίστη να μην σκανδαλίζο-

νται από διάφορες καταστάσεις.   
 

 Κάποτε ο Κύριος Ιησούς μου είχε αποκαλύψει τις καρδιές 

μερικών αδελφών με διάφορα παραστατικά σχήματα, ώστε να 

μου δώσει με απλό τρόπο να καταλάβω πως μπορεί ένας αδελ-

φός να εξαπατηθεί από τον εχθρό και να του δώσει τόπο. Παρου-

σίασε την καρδιά του κάθε ατόμου σαν ένα ορθογώνιο παραλ-

ληλόγραμμο, το οποίο είχε ΑΣΠΡΟ ΧΡΩΜΑ, όταν ήταν γεμάτο 

από το Πνεύμα του Θεού και εκτελούσε με υπακοή το θέλημά Του 

και είχε ΜΑΥΡΟ ΧΡΩΜΑ,  όταν υπήρχαν σαρκικές εκδηλώσεις και 

επιρροές δαιμονικών δυνάμεων. Υπήρχαν και περιπτώσεις με πε-

ρισσότερα από δύο χρώματα, που αντιπροσώπευαν τις διαφορετι-

κές εκδηλώσεις της προσωπικότητας ή των περισσοτέρων προ-

σωπικοτήτων του ίδιου του ατόμου.  
  

 Συγκεκριμένα μου παρουσίασε τις καρδιές πέντε διαφορετι-

κών ατόμων, σαν αντιπροσωπευτικές περιπτώσεις, οι οποίες 

αποτελούν τη βάση για όλες τις υπόλοιπες περιπτώσεις που μπο-

ρεί να παρουσιασθούν σ’ ένα άλλο άτομο. Πρόκειται για πέντε κα-

τηγορίες πιστών:  
 

1.  Ο ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΟΣ ΠΙΣΤΟΣ: Η εικόνα του πρώτου ατό-

μου αποτελείται από ένα παραλληλόγραμμο, το οποίο αντιπρο-

σωπεύει τον πιστό, ο οποίος είναι αφιερωμένος στο Θεό, είναι 

γεμάτος από τη δόξα Του και από το χρίσμα Του, ζει μέσα στο 

θέλημα Του, έχει τη δύναμη να αντιστέκεται στο Διάβολο και να 

συντρίβει τις πονηρές δυνάμεις του και γενικά να ζει μια συνεχή 

νικηφόρα πνευματική ζωή.  
 

 Το σχήμα Α1 (βλ. επόμενη σελίδα) καλύπτεται ολόκληρο από 

λευκό χρώμα και παριστάνει την εικόνα του τέλειου πνευματι-

κού ανθρώπου, καθόσον σ’ αυτή απουσιάζει παντελώς η σαρκι-

κή φύση του. Αυτή η εικόνα είναι μεν η πραγματική του ατόμου και 

το περιβάλλον του συνήθως αυτή γνωρίζει, αλλά δεν είναι η τέλεια 

πνευματική εικόνα του. Ο Λόγος του Θεού μας προτρέπει να γί-

νουμε τέλειοι και να ομοιωθούμε στη φύση και στον χαρακτήρα 

του Ιησού Χριστού.  
 

229 

 



 

 

 

Α1 
 
 
 

η 

ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΗ 

φύση  

του πιστού 

 
 

 
 

Α2 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

    Αυτό προϋποθέτει συνεχή 

αγώνα, γιατί έχουμε να διεξά-

γουμε μάχη σε τρία μέτωπα: 

(1)  Με τον ΔΙΑΒΟΛΟ και τις   

     δυνάμεις του.  

(2)  Με τον ΚΟΣΜΟ και το συ-  

      στημά του,  και  

(3)  Με τη ΣΑΡΚΑ μέσα μας. 
 

Το σχήμα Α2 δείχνει μια άλλη 

Πλευρά του πνευματικού ατό- 

μου, δείχνει τη σαρκική φύση που υπάρχει μέσα του, η οποία εί-

ναι υποταγμένη και ελέγχεται από την πνευματική φύση. Αυτό 

βέβαια δεν σημαίνει ότι δεν υπάρχουν καθόλου σαρκικές εκδηλώ-

σεις στον πιστό, απλά αυτές είναι λίγες ή ελάχιστες. Στην περί-

πτωση που εξετάζουμε το άτομο έχει μόνο μια προσωπικότητα, 

την πνευματική, η οποία κατισχύει πάντοτε της σαρκικής φύσης. 

Κατά συνέπεια, ο πιστός αυτός σε καμιά περίπτωση δεν μπορεί 

να κατέχεται από πονηρά δαιμονικά πνεύματα, αντίθετα χρησιμο-

ποιεί τη δοσμένη από τον Ιησού Χριστό εξουσία και τη δύναμη για 

να συντρίβει τις σατανικές δυνάμεις.  
 

2.  Ο ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΟΣ και ΣΑΡΚΙΚΟΣ ΠΙΣΤΟΣ: Η εικό-

να του δεύτερου ατόμου αποτελείται από δύο παραλληλόγραμμα, 

εντελώς διαφορετικά μεταξύ τους, το ένα σκιαγραφείται με ΛΕΥΚΟ 

χρώμα και το άλλο με ΜΑΥΡΟ ΧΡΩΜΑ.  
 

 Το "παραλληλόγραμμο Α" με το λευκό χρώμα αντιπροσω-

πεύει την πνευματική φύση του πιστού, η οποία όταν εκδηλώνε-

ται είναι γεμάτη από την παρουσία της δόξας του  Ιησού Χριστού 

και μάλιστα σε τέτοιο βαθμό, που να δείχνει ότι απουσιάζει παντε-

λώς από το άτομο αυτό η αμαρτωλή - σαρκική φύση του.  
 

 Το "παραλληλόγραμμο Β" με το μαύρο χρώμα  αντιπροσω-

πεύει τη σαρκική φύση του πιστού, η οποία όταν εκδηλώνεται 

κάτω από την επίδραση των δαιμονικών πνευμάτων, δείχνει ότι α-

πουσιάζει παντελώς η πνευματική του φύση. Εδώ έχουμε μια συ-

νεχή σύγκρουση μεταξύ της ΣΑΡΚΑΣ και του ΠΝΕΥΜΑΤΟΣ και πότε 

230 

 

 



 

 

υπερισχύει η μία φύση και πότε η άλλη. Ο Παύλος γράφει ότι «η 

ΣΑΡΞ επιθυμεί εναντία του ΠΝΕΥΜΑΤΟΣ, το δε ΠΝΕΥΜΑ εναντία 

της ΣΑΡΚΟΣ, ταύτα δε αντίκειται προς άλληλα» (Γαλάτες Ε/5:17).      
 
 

 

Α 

 
 

ΑΚΤΙΝΟΒΟΛΙΑ 

της δόξας 

του Ιησού 

 

 

ΔΙΚΑΙΟΣΥΝΗ 

ΦΩΣ 

ΑΛΗΘΕΙΑ 

 

 
 

Β 

 

 

ΕΠΙΔΡΑΣΗ 

των 

δαιμονικών 

πνευμάτων 

 

 

ΑΔΙΚΙΑ 

ΣΚΟΤΑΔΙ 

ΨΕΥΔΟΣ 

    Τα άτομα που παρου-

σιάζουν αυτή την εικόνα έ-

χουν δύο ξεχωριστές προ-

σωπικότητες. Όταν ενεργεί 

η μία (η Α΄) η άλλη (η Β΄) 

δεν εκδηλώνεται, και το α-

ντίστροφο. Υπάρχει περί-

πτωση κάποιος να έχει γνω-

ρίσει μόνο τη μία προσωπι-

κότητα και ποτέ να μην έ-

χει γνωρίσει την άλλη. 
 

 Το αποτέλεσμα στην περίπτωση αυτή είναι να έχει σχηματί-

σει εσφαλμένη γνώμη για το άτομο αυτό. Εάν έχει γνωρίσει και τις 

δύο προσωπικότητές του, τότε το πιο πιθανόν που μπορεί να 

συμβεί είναι να έχει μέσα του σύγχυση. Δεν μπορεί να καταλάβει, 

πως είναι δυνατόν, ένας άνθρωπος του Θεού τη μια φορά να 

παρουσιάζεται γεμάτος από το χρίσμα Του, να δίνει τη μαρτυρία, 

ακόμα και να κηρύττει τον Λόγο του Θεού και από τη διακονία του 

να σώζονται ψυχές και να ενεργούνται σημεία και τεράστια και 

κάποια άλλη φορά το ίδιο το άτομο να ξεπέφτει τόσο χαμηλά, που 

να παρουσιάζει έναν τελείως διαφορετικό χαρακτήρα, γεμάτο πά-

θη, σαρκικότητα και αδυναμίες.  
 

 Όταν συμβαίνουν τέτοιες καταστάσεις μέσα στο σώμα του 

Χριστού προκαλούν σκάνδαλο, με αποτέλεσμα να δημιουργείται 

ακαταστασία πνευματική. Το άτομο που έχει αυτή τη διπλή προ-

σωπικότητα φιλοξενεί μέσα του το πνεύμα της σχιζοφρένειας. 

Επειδή όμως δεν το γνωρίζει ή επειδή φιλοξενεί μέσα του πνεύμα 

εγωισμού δεν θέλει να το παραδεχτεί και δεν το εξομολογείται 

στον Κύριο. Κατά συνέπεια δεν υπάρχει και ελευθερία.  

 

231 



 

 

 Στη διακονία μας έχουμε συναντήσει αρκετά άτομα με αυτή 

τη διχασμένη προσωπικότητα. Δεν είναι η συνηθισμένη περίπτω-

ση που κάποιος αδελφός πέφτει πνευματικά, μετά σηκώνεται και 

μετά ξαναπέφτει και πάλι σηκώνεται. Εδώ η εικόνα αυτή αναφέ-

ρεται αποκλειστικά σε πιστούς, που παρουσιάζουν δύο διαφορετι-

κούς χαρακτήρες, σαν να είναι δύο ξεχωριστοί άνθρωποι.  Ο Θεός 

θέλει τα μέλη μας να είναι όπλα  ΔΙΚΑΙΟΣΥΝΗΣ, ο Διάβολος θέ-

λει το αντίθετο να είναι όπλα ΑΔΙΚΙΑΣ και αυτή την εικόνα παρου-

σιάζει εδώ ο πιστός. Τη μία αφήνει τον Θεό να τον χρησιμοποιεί 

για τη δόξα Του και τα μέλη του γίνονται όπλα κατά του εχθρού 

και την άλλη πέφτει στην παγίδα του εχθρού και δίνει όπλα στον 

Διάβολο για να επιφέρει καταστροφή επάνω του και στους γύρω 

του (βλ. Ρωμαίους ς΄/6:12-14).   
 

 Ο Θεός είναι ΑΓΙΟΣ, έχει ΑΓΙΑ σχέδια και ΑΓΙΟΥΣ σκοπούς 

και θέλει να Τον υπηρετούν ΑΓΙΟΙ, που να είναι εύχρηστα σκεύη 

στα χέρια Του, γι’ αυτό σήμερα αποκαλύπτει τα διανοήματα και τις 

μεθοδείες του εχθρού, ώστε ο λαός Του να καθαρισθεί «από πα-

ντός μολυσμού σαρκός και πνεύματος, εκπληρούντες αγιωσύνην εν 

φόβω Θεού» (Β΄ Κορινθίους Ζ/7:1).  
 

 Η ΔΑΣΚΑΛΑ ΤΟΥ ΚΥΡΙΑΚΟΥ ΣΧΟΛΕΙΟΥ: 

 Θα αναφέρω ένα γεγονός, που συνέβηκε το έτος 2001. Είχα 

πάει σε κάποια βραδινή εκδήλωση για παιδιά Κυριακού σχολείου 

σε αίθουσα που βρίσκεται σε προάστιο της Αθήνας. Η εκδήλωση 

ήταν εξαιρετικά ευλογημένη και η υπεύθυνη του προγράμματος 

έδειχνε έμπειρη με τα παιδιά. Στο τέλος που ήταν μαζί με τον άν-

δρα της, είχαμε μια όμορφη συζήτηση. Ήταν πολύ ευχάριστη στην 

ομιλία, ευγενική, καλοσυνάτη και έδειχνε ότι είχε μια καρδιά γεμάτη 

από την παρουσία του Θεού.  
 

 Όταν αργότερα έφυγα, πήγα περίπου εκατό μέτρα παραπέ-

ρα για να πάρω το αυτοκίνητό μου, που ήταν σταθμευμένο σε ένα 

γωνιακό μέρος. Ο δρόμος στο σημείο εκείνο ήταν μισοσκότεινος, 

καθόσον ο φωτισμός ήταν πολύ αραιός. Όταν έφθασα στο αυτοκί-

νητο, δεν έφυγα αμέσως, γιατί τακτοποίησα μερικά πράγματα στο 

πορπ παγκάζ. Εκείνη τη στιγμή ακούω από δίπλα στη γωνία (δεν 

232 



 

 

είχα ορατότητα) πολύ έντονες ομιλίες, που έδειχναν καυγά. Επειδή 

μου φάνηκε σαν γνωστή η φωνή, κοντοστάθηκα και πήγα λίγο πιο 

κοντά, χωρίς να φαίνομαι.  
 

 Η σκηνή που είδα με λύπησε. Μέσα σ’ ένα αυτοκίνητο ήταν η 

δασκάλα του Κυριακού σχολείου με τον άνδρα της. Αυτή ήταν στην 

θέση του συνοδηγού και μιλούσε στον άνδρα της νευριασμένη, η 

φωνή της ήταν γεμάτη οργή, κουνούσε τα χέρια της πάνω κάτω 

και έδειχνε άνθρωπο «εκτός εαυτού». Ο άνδρας καθόταν αμίλητος, 

δεν έβγαζε άχνα και όσο αυτός δεν μιλούσε η γυναίκα του ήταν 

περισσότερο επιθετική. Δεν γνωρίζω ποια ήταν η αιτία της έντασης 

μεταξύ τους, άλλωστε για να μην γίνω αντιληπτός έφυγα.  
 

 Η γυναίκα αυτή ήταν μια διαφορετική προσωπικότητα από 

την χαμογελαστή και καλοσυνάτη αδελφή που είχα γνωρίσει πριν 

λίγο και είχα συνομιλήσει μαζί της. Το γεγονός αυτό, δεν μου προ-

κάλεσε εντύπωση, γιατί γνώριζα ότι είχε δώσει τόπο στον Διά-

βολο και μέσα της φιλοξενούσε πνεύματα απείθειας, ανταρ-

σίας, πείσματος, εγωισμού και θυμού. Τέτοιες περιπτώσεις 

είχαμε συναντήσει πολλές φορές κατά τη διακονία απελευθέ-

ρωσης. Πήγα με το αυτοκίνητό μου λίγο πιο κάτω και σταμάτησα 

για να προσευχηθώ για το ζευγάρι αυτό και ζήτησα από τον Κύριο 

να φέρει την ειρήνη Του επάνω τους. Ήταν μία ακόμα περίπτωση 

που η «εξουσία» μέσα στο σπίτι είχε μετατεθεί από τον άνδρα στη 

γυναίκα, είχαν αντιστρέψει αυτό που ο Θεός έθεσε απ’ αρχής. 
 

3.  Ο ΣΑΡΚΙΚΟΣ ΠΙΣΤΟΣ: Εικόνα του τρίτου ατόμου από-

τελείται από ένα παραλληλόγραμμο, το οποίο παριστάνει το σαρ-

κικό χριστιανό (βλ. επόμενη σελίδα).  Τα άτομα που παρουσιάζουν 

αυτή την εικόνα δεν έχουν  2  ξεχωριστές προσωπικότητες, ό-

πως στην προηγούμενη περίπτωση, αλλά έχουν μία τη σαρκική, 

μέσα από την οποία ξεπηδά η αλήθεια που βρίσκεται κρυμμένη 

στο βάθος της. Τα άτομα αυτά έχουν αναγέννηση, αλλά δεν 

προχώρησαν στην πνευματική αύξηση, παρέμειναν  στάσιμα  και 

ζουν μια ζωή πνευματικά χαλαρή. Η σαρκική  φύση  υπερισχύει 

της πνευματικής φύσης όταν ο πιστός δίνει τόπο στον Διάβολο 

και δεν αφήνει τον Κύριο να μορφώσει το χαρακτήρα του. 
 

 

 

 

233 



 

 

 

 

Α1 
 

 
 

η 

ΣΑΡΚΙΚΗ 

φύση  

του πιστού 

 

 

 
 

 
 

Α2 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Τα άτομα αυτά συνήθως πα-

ρουσιάζουν δειλία και φόβο 

στο να ομολογούν τον Ιησού 

Χριστό, φοβούνται να αποκα-

λυφτούν, συμβιβάζονται με 

διάφορες καταστάσεις και ανα-

βάλλουν να πάρουν θετικές 

αποφάσεις και κατά συνέπεια 

δεν ευθυγραμμίζονται με τον 

Λόγο του Θεού και αυτό είναι 

φανερό στη ζωή τους. 
 

 Η τρίτη κατηγορία που εξετάζουμε είναι το εντελώς αντίθετο 

της πρώτης. Στην πρώτη κατηγορία έχουμε την εικόνα του πνευ-

ματικού πιστού που «περιπατεί κατά το Πνεύμα» (βλ. Γαλάτες 

Ε/5:16) και που μέσα του έχει κρυμμένη και υποταγμένη τη σαρκι-

κή φύση. Στην τρίτη κατηγορία έχουμε τον σαρκικό πιστό που 

«εκπληροί την επιθυμίαν της σαρκός» και που μέσα του έχει κρυμ-

μένη την πνευματική φύση. 
 

4.  Ο ΑΓΩΝΙΣΤΗΣ ΠΙΣΤΟΣ: Εικόνα του τέταρτου ατόμου 

αποτελείται από δύο παραλληλόγραμμα, τα οποία παριστάνουν  

το αγώνα του πιστού να κατισχύσει ενάντια στις πονηρές δυνά-

μεις και στα προβλήματα που του δημιουργούν. Πρόκειται για δύο 
 

 Α 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 
 

  Β 

 

διαφορετικές ΕΚΔΗΛΩΣΕΙΣ του  

ίδιου του ατόμου και όχι για δύο 

διαφορετικές ΠΡΟΣΩΠΙΚΟΤΗ-

ΤΕΣ. Το άτομο αυτό δεν μπο-

ρούμε σε καμιά περίπτωση να 

το χαρακτηρίσουμε σχιζοφρενι-

κό, γιατί μία είναι η προσωπι-

κότητά του, η πνευματική, που 

μας δείχνει τον αγώνα της να υ- 

περισχύει της σάρκας και των προβλημάτων: «Όσοι δε (είναι) του 

Χριστού, ΕΣΤΑΥΡΩΣΑΝ την σάρκα ομού με τα πάθη και τας επιθυ-

μίας» (Γαλάτες Ε/5:24).  
 

234 

 



 

 

 Στην Α΄ περίπτωση έχουμε ένα ορθογώνιο τρίγωνο ανε-

στραμμένο και συμβολίζει τον πιστό που έχει κερδίσει μια πνευ-

ματική μάχη. Ο πιστός βρίσκεται πλέον σε πλεονεκτική θέση ένα-

ντι του εχθρού. Όπως βρίσκεται το τρίγωνο ανάποδα, μπορεί να 

περπατάει επάνω στην οριζόντια επιφάνεια (όπως δείχνει το βέ-

λος), που φανερώνει ότι κάτω από τα πόδια του βρίσκονται όλα 

τα προβλήματα και όλες οι δυσκολίες. Έχει πεποίθηση και ελέγχει 

τις καταστάσεις. Κάτω από τα πόδια του βρίσκεται όλη η δύναμη 

του εχθρού, όπως το υποσχέθηκε ο Ιησούς Χριστός στην εκκλη-

σία Του, λέγοντας: «Ιδού, δίδω εις εσάς την ΕΞΟΥΣΙΑΝ του να πα-

τήτε επι όφεων και σκορπίων και επί ΠΑΣΑΝ την δύναμιν του 

εχθρού, και ΟΥΔΕΝ θέλει σας βλάψει» (Λουκάς Ι΄/10:19). 
 

 Στη Β΄ περίπτωση συμβαίνει το αντίθετο. Έχουμε επίσης 

ένα ορθογώνιο τρίγωνο, η βάση του οποίου βρίσκεται στο έδαφος 

(όπως δείχνει το βέλος). Παριστάνει τον πιστό που στον πνευμα-

τικό πόλεμο έχει χάσει κάποια μάχη, έχει πέσει στο έδαφος και 

βρίσκεται κάτω από την πίεση των προβλημάτων. Είναι αδύνατον 

να σταθεί στην κορυφή του τριγώνου, πρέπει να αντισταθεί και να 

αντιστρέψει τις καταστάσεις, ώστε η βάση του τριγώνου (που 

παριστάνει τα προβλήματα) να βρεθεί επάνω και αυτός να πατά 

επάνω στα προβλήματα.    
 

5.  Ο ΑΚΑΤΑΣΤΑΤΟΣ  ΠΙΣΤΟΣ: Εικόνα του πέμπτου ατό-

μου αποτελείται από περισσότερα των δύο παραλληλόγραμμων, 

τα οποία παριστάνουν τις διαφορετικές εκδηλώσεις των προσω-

πικοτήτων του (βλ. επόμενη σελίδα). Μπορεί τη μία φορά να πα-

ρουσιάζεται σαν πνευματικός αδελφός, την άλλη σαν σαρκικός, 

κάποια άλλη φορά να παρουσιάζεται σαν αγωνιστής χριστιανός 

και άλλοτε να παρουσιάζει χλιαρότητα, ή διπροσωπία ή κάποια 

άλλη εκδήλωση της σάρκας. Ενεργεί ανάλογα με την περίσταση 

και όπως τον βολεύει.  
 

 Τα  άτομα  που παρουσιάζουν αυτό τον χαρακτήρα συνή-

θως είναι ακατάστατα στην πνευματική τους ζωή. Δεν μπορούν, 

αλλά και δεν επιδιώκουν να ευθυγραμμιστούν με το θέλημα του 

Θεού και τον άγιο Λόγο Του.  
  
 

235 



 

 

 

 

Α 

 

 

 

Β 

 

 

 

Γ 

 

 

 

Δ 

 

 

Είναι άτομα που δημι-

ουργούν διχοστασίες 

μέσα στο σώμα του Χρι-

στού και δεν μπορείς να 

τα εμπιστευθείς και να 

τους αναθέσεις υπευθυ-

νότητες μέσα στο έργο 

του Θεού. Εφόσον δεν 

μετανοούν και εμμένουν  

στην κατάσταση αυτή, πρέπει να αποκόπτονται από το σώμα της 

εκκλησίας, γιατί γίνονται εμπόδιο και πρόσκομμα στην πνευματική 

πρόοδο των άλλων πιστών: «Να απομακρύνεσθε από ΠΑΝΤΟΣ Α-

ΔΕΛΦΟΥ ατάκτως περιπατούντος…» (Β' Θεσσαλονικείς Γ/3:6), και 

«...να μη συναναστρέφεσθε, εάν κάποιος, αδελφός ονομαζόμενος, εί-

ναι πόρνος, ή πλεονέκτης, ή ειδωλολάτρης, ή λοίδωρος, ή μέθυσος, ή 

άρπαξ, με τον τοιούτον μηδέ να συντρώγετε» (Α' Κορινθίους Ε/5:11 

/βλέπε επίσης: Ρωμαίους Ις΄/16:17-18, Α' Τιμόθεου ς΄/6:3-6, Β' Θεσσαλο-

νικείς Γ/3:14).  
 

 Τα άτομα αυτά είναι φανερό ότι έχουν σχιζοφρενική προσω-

πικότητα ή είναι επιρρεπής προς την κατάσταση αυτή. Εάν δεν ε-

πιποθήσουν και δεν εκζητήσουν την απελευθέρωσή τους, η πο-

ρεία τους θα έχει τραγική κατάληξη. Χωρίς να το αντιληφτούν θα 

ελέγχονται από τα πονηρά δαιμονικά πνεύματα, έχοντας απατη-

θεί και πλανηθεί.  
 

 Για όλη αυτή την κατάστασή τους θα κατακρίνουν τους άλ-

λους αδελφούς και γενικά θα απορρίπτουν τις ευθύνες στο σύνο-

λο των πιστών, κατηγορώντας τους ότι έχουν ξεφύγει από την 

υγιαίνουσα διδασκαλία του Λόγου του Θεού, ενώ οι ίδιοι θα βρί-

σκονται σε πλάνη. Θα φτάσουν στο σημείο να μη δέχονται ότι 

υπάρχουν πλέον «σωστοί» αδελφοί.       
 
 

 
 

236 



 

 

 

Κεφάλαιο ΕΙΚΟΣΤΟ 
 

«ΣΠΑΖΟΝΤΑΣ  

ΤΑ ΔΕΣΜΑ ΤΟΥ ΕΧΘΡΟΥ» 
 

 

 

1. ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ ΑΠΟ ΔΑΙΜΟΝ.ΠΝΕΥΜΑΤΑ 

 Στο προηγούμενο κεφάλαιο αναφέρθηκαν πέντε βασικές κα-

τηγορίες των πιστών, όπου φανερώνεται ο τρόπος με τον οποίο 

ενεργεί ο εχθρός της ψυχ'ής μας για να επιτύχει τους σκοπούς 

του. Ο Ιησούς όμως, μας αποκαλύπτει τις μεθοδείες του Διαβόλου 

και έτσι τα έργα του ματαιώνονται. Ο απόστολος Παύλος λέγει: 

«Ούτως ας μας θεωρεί (πας) άνθρωπος, ως υπηρέτες του Χριστού 

και ΟΙΚΟΝΟΜΟΥΣ ΤΩΝ ΜΥΣΤΗΡΙΩΝ του Θεού…» (Α' Κορινθίους 

Δ/4:1). Οικονόμος είναι αυτός που διαχειρίζεται τα οικονομικά, είτε 

στο σπίτι του, είτε στο χώρο εργασίας του, κλπ.. Ο πιστός είναι 

«οικονόμος των μυστηρίων» του Θεού, δηλαδή είναι διαχειρι-

στής των μυστηρίων που ο Θεός του αποκάλυψε. Και ένα από τα 

μυστήρια του Κυρίου είναι η αποκάλυψη των σατανικών σχεδίων 

του εχθρού. Καμιά πλέον δύναμη δεν μπορεί να κατισχύσει της 

εκκλησίας. Το χρίσμα της "κεφαλής" ρέει σε όλο "σώμα" και η α-

ποκάλυψη και η γνώση του Κυρίου γεμίζει το λαό Του.  
 

 Ο κάθε πιστός, από την αρχή της συνάντησής του με τον Ιη-

σού, αρχίζει να καθίσταται οικονόμος «της πολυειδούς χάριτος του 

Θεού» (Α' Πέτρου Δ/4:10) και εφόσον στέκεται πιστός σ’ αυτό που ο 

Κύριος του εμπιστεύθηκε, θα τον πλημμυρίσει με την αποκάλυψη 

του Λόγου Του και επί πολλών θα τον καταστήσει. Αυτή είναι η 

ενέργεια του Κυρίου επάνω στο λαό Του, ξεσκεπάζει τα έργα του 

εχθρού. Αναφέρουμε μερικές περιπτώσεις: 
 

1. Κάποτε, γινόταν προσευχή απελευθέρωσης για μια αδελφή 

που θα την αποκαλούμε Αλίκη (το όνομα δεν είναι πραγματικό) και ο 

Κύριος έδειξε μια όραση, αποκαλύπτοντας τον τρόπο με τον ο-

ποίο εργαζόταν ο Πονηρός. Έδειξε μια παράσταση ενός τοπίου 

237 



 

 

(ένα ντεκόρ), το πίσω μέρος του οποίου ήταν σκοτεινό, ενώ το 

μπροστινό μέρος άρχιζε να ανθίζει σαν ένα μπουκέτο που είχε 

μόνο τρία κλαράκια. Πίσω από το σκοτεινό ντεκόρ υπήρχε ένα 

φράγμα ομίχλης. Ακόμα πιο πίσω υπήρχε ένα τριπλό κηροπή-

γιο που ήταν σβηστό και που η βάση του ήταν χρυσή. Μπροστά 

από το κηροπήγιο υπήρχε ένα φέρετρο, στο οποίο από το ένα 

μέρος είχε γραμμένο ένα μεγάλο «Α» και στο άλλο μέρος υπήρχε 

επίσης γραμμένο ένα γράμμα, αλλά αυτό δεν φαινόταν καθαρά, 

γιατί το κηροπήγιο το έκρυβε. Σε μια στιγμή τα τρία κεριά αρπά-

ζουν για λίγο φωτιά. 
 

 Ο Κύριος δίνοντας την παραπάνω όραση, ταυτόχρονα έδινε 

και την εξήγηση: Το πίσω μέρος του τοπίου που ήταν σκοτεινό, 

συμβόλιζε προηγούμενες παραδοσιακές διδασκαλίες πλάνης, 

που υπήρχαν μέσα στην αδελφή Αλίκη. Το μπροστινό μέρος που 

άρχισε να ανθίζει συμβόλιζε πολύ καρπό που έρχεται στο μέλ-

λον, αλλά ο καρπός θα συνοδεύεται από θλίψη, καθόσον είχε 

τρία μόνο κλαράκια.  
 

 Ο αριθμός τρία μέσα στην Βίβλο είναι σύμβολο θλίψης: 
  

 Τρία ακάθαρτα πνεύματα βγήκαν από το στόμα του Δρά-

κοντα, του Διαβόλου (βλ. Αποκάλυψη  Ις΄/16:13). 
 

 Τρία εξάρια (666) είναι ο αριθμός του Αντίχριστου (βλ. Απο-

κάλυψη ΙΓ/13:18). 
 

 Τρεις ημέρες έμεινε ο Ιησούς στον τάφο (Ιωάννης ΚΔ/24:7). 
 

 Τρεις νέοι ρίχτηκαν από τον Βαβυλώνιο βασιλιά στο καμίνι 
της φωτιάς (Δανιήλ  Γ/3).  

 

 Τρεις φορές αρνήθηκε τον Ιησού ο απόστολος Πέτρος το 
βράδυ της σύλληψής Του (βλ. Ματθαίος Κς΄/26:69-75). 

 

 Τριάμισι χρόνια θα είναι η περίοδος της μεγάλης θλίψης, 

δηλαδή λίγο περισσότερο από τρία χρόνια, που σημαίνει υ-

περβολική θλίψη.  
 

  Η τριάδα της ανομίας (ο Διάβολος και τα δύο όργανά του, 

ο Αντίχριστος και ο Ψευδοπροφήτης), θα στραφεί εναντίον 

του Ενός και Μόνου Αληθινού Θεού, του Πατέρα, που φα-

238 



 

 

νερώθηκε εν σαρκί, κατοικώντας με πληρότητα το Πνεύμα 

Του μέσα στον Υιό του, τον άνθρωπο Χριστό Ιησού. 
 

 Το τριπλό κηροπήγιο που ήταν σβηστό, συμβόλιζε ψευ-

δοδιδασκαλίες και πλάνες, οι οποίες είχαν επιφέρει μεγάλη θλί-

ψη στην Αλίκη, αλλά τώρα είχαν σβηστεί, γιατί οι ψευδοδιδασκα-

λίες είχαν απορριφτεί. 
 

  Το χρυσάφι που υπήρχε στη βάση του κηροπήγιου συμ-

βόλιζε τη θεότητα του Ιησού Χριστού. Στην Παλαιά Διαθήκη 

πολλά σκεύη που ήσαν μέσα στο ναό, όπως και η Κιβωτός της 

Διαθήκης αποτελούνταν από 2 κυρίως υλικά, από ξύλο γοφέρ 

και από χρυσάφι που ήταν καλυμμένο το ξύλο. Το ξύλο συμβόλι-

ζε την ανθρώπινη φύση του Μεσσία που θα ερχόταν και το χρυ-

σάφι τη θεότητά Του. Εδώ έχουμε τον "τύπο" και το "αντίτυπο, ο 

Ιησούς είναι η φανέρωση του Πατέρα, είναι «ο Θεός (ο ένας και 

μόνο και υπάρχει) εν Χριστώ Ιησού» (βλ. Β' Κορινθίους Ε/5:19, Α' Τι-

μόθεου Γ/3:16). 
 

 Τα δαιμόνια εδώ στην όραση εκμεταλλεύονταν τη θεότητα 

του Ιησού για να προωθήσουν διδασκαλίες πλάνης σχετικά με το 

πρόσωπό Του, ώστε να εξαλείψουν, εάν είναι δυνατόν, τελείως το 

όνομα του Ιησού μέσα από τις εκκλησίες και δυστυχώς στον το-

μέα αυτό έχουν επιτύχει αρκετά το σκοπό τους, γιατί πολλές φο-

ρές το όνομα του Κυρίου Ιησού δεν ακούγεται ούτε και στις προ-

σευχές, παρά μόνο ακούγονται εκφράσεις, όπως "θεέ μου", "κύριέ 

μου", "σωτήρα μου" κλπ, κλπ.. 
 

 Αυτές τις προσευχές και τις εκφράσεις ο Διάβολος δεν τις 

φοβάται, ούτε τον τρέπουν σε φυγή, γιατί και αυτός είναι «θεός του 

κόσμου τούτου» και αυτός είναι «κύριος και άρχοντας του κόσμου 

τούτου», έχοντας εξουσία επάνω στους απειθείς. Στην όραση υ-

πήρχε αποκάλυψη για διδασκαλίες πλάνης με κύριο χαρακτηρι-

στικό της πλάνης τον αριθμό τη θλίψης και του πόνου, που είναι 

ο αριθμός 3, διδασκαλίες που προσπαθούν να θαμπώσουν, ή να 

εξαλείψουν, ή να κρύψουν τη λάμψη του χρυσαφιού, που αντι-

προσωπεύει τη θεότητα του αναστημένου και ένδοξου Ιησού.  
 

239 



 

 

 Το φέρετρο συμβόλιζε το θάνατο του Ιησού Χριστού, που 

πέθανε για να μας φανερώσει ότι Αυτός είναι το «Α» και το «Ω», 

αλλά στην όραση το «Ω» δεν φαινόταν, γιατί ήταν κρυμμένο, πί-

σω από τις ψευδοδιδασκαλίες, που εδώ συμβολίζονταν με τρία 

κεριά. Ο Ιησούς είναι «το Α και το Ω, η Αρχή και το Τέλος, ο Πρώ-

τος και ο Έσχατος, ο Παντοκράτωρ» (Αποκάλυψη Α/1:8). Εδώ ο Ιη-

σούς φανερώνεται ως ο «Παντοκράτωρ», γνωρίζουμε όμως ότι 

δεν υπάρχουν ΠΟΛΛΟΙ «Παντοκράτορες», αλλά μόνον «ΕΝΑΣ», 

ο Πατέρας, ο οποίος φανερώθηκε «εν Υιώ» και αυτό θέλουν να 

εξαλείψουν ο Διάβολος και οι πονηρές δυνάμεις του, να μειώσουν 

τον ένδοξο Ιησού και να διασπάσουν τη λατρεία Του, κατά τα 

πρότυπα των αρχαίων ειδωλολατρικών θεοτήτων.  
 

 Στη Βαβυλώνα κυρίαρχες θεότητες ήσαν ο Νεμβρώδ, η Σε-

μίραμις και ο Θαμμούζ. Θυμηθείτε την περίπτωση που αναφέρα-

με στο 15ο κεφάλαιο, όπου το δαιμόνιο που ήταν μέσα στη κοπέ-

λα για την οποία γινόταν προσευχή απελευθέρωσης, στην αρχή 

αποκαλύφθηκε ως «Ιησούς του Ναυή», προσπαθώντας να μας 

παραπλανήσει, αλλά όταν διατάχθηκε στο παντοδύναμο όνομα 

του Κυρίου Ιησού να φανερωθεί η πραγματική του ταυτότητα, τότε 

αποκαλύφθηκε ως «Σεμίραμις».  
 

  ΣΗΜΕΙΩΣΗ: Περισσότερες λεπτομέρειες για τις αρχαίες ει-

δωλολατρικές θεότητες, διαβάστε το βιβλίο των εκδόσεών μας με 

τίτλο: «ΤΟ ΣΥΜΒΟΛΟ ΤΗΣ ΠΙΣΤΕΩΣ & Η ΑΝΩΤΕΡΟΤΗΤΑ ΤΗΣ ΒΙΒΛΟΥ»).   
 

 Η φωτιά που άρπαξαν για λίγο τα κεριά ήταν «ξένο πυρ», 

ήταν διδασκαλίες πλάνης και όχι η αληθινή φωτιά του Πνεύματος 

του Θεού. Τα κεριά στις αρχαίες ειδωλολατρικές λατρείες, αλλά 

και στη μετέπειτα χριστιανική περίοδο, ανάβονται σαν η εξωτερική 

εκδήλωση της λατρείας του πιστού προς το θείο.   
 

 Ο Κύριος με αυτή την όραση αποκάλυψε τον τρόπο με τον 

οποίο είχε εξαπατηθεί η αδ.Αλίκη και μέσα της φιλοξενούσε πνεύ-

ματα πλάνης και ψευδοδιδασκαλιών, που αφορούσαν τη θεότητα 

του Ιησού Χριστού, την οποία προσπαθούσαν να μειώσουν, ή να 

την υποβαθμίσουν και να επιφέρουν σύγχυση. Τα πνεύματα αυ-

τά, παρ’ όλο που η δράση τους είχε αποκαλυφτεί και είχαν απορ-

240 



 

 

ριφτεί από την παραπάνω αδελφή, εξακολουθούσαν να παραμέ-

νουν μέσα της και να την επηρεάζουν αρνητικά στο να προχω-

ρήσει σε περισσότερη εκζήτηση του προσώπου του Κυρίου Ιησού 

και σε αγιασμό. Στη συνέχεια τα πνεύματα αυτά επιτιμήθηκαν. Το 

συμπέρασμα είναι ότι δεν αρκεί να καταλάβουμε και να απορρί-

ψουμε διάφορες αμαρτίες ή διδασκαλίες πλάνης από τη ζωή μας, 

αλλά πρέπει να επιτιμήσουμε και να ξεριζώσουμε από την καρδιά 

μας και την αιτία που τις προκαλούν.  
 

2. Σε κάποια άλλη περίπτωση που γινόταν προσευχή για έναν 

αδελφό, ο Κύριος έδειξε να τον περιβάλλει ένα σιδερένιο στεφά-

νι, που στην πραγματικότητα ήταν ένας ισχυρός πονοκέφαλος 

που είχε το άτομο αυτό. Όταν διατάχτηκε να σπάσει το σιδερένιο 

στεφάνι και να φύγει ο πόνος, αμέσως φάνηκαν να ξεφυτρώνουν 

δύο ζωάκια. Το ένα έφερε το όνομα «περιέργεια» και το άλλο 

«φλυαρία» το κύριο χαρακτηριστικό της οποίας ήταν αστεία που 

πικραίνουν. Θα έχετε παρατηρήσει σε διάφορες παρέες, να υπάρ-

χει κάποιο άτομο που να εκφράζεται μ' αυτό τον τρόπο. Τα πνεύ-

ματα αυτά ήταν η αιτία που προκαλούσαν τον πονοκέφαλο.    
 

3. Σε μία άλλη περίπτωση, ενώ γινόταν προσευχή επάνω σε 

ένα άτομο ο Κύριος έδειξε να περιβάλλεται από διάφορα ζώα, τα 

οποία ήσαν (κατά σειρά) ένα άσπρο ΑΛΟΓΟ, μια μικρή ΦΩΚΙΑ, 

ένα μικρό ΠΟΥΛΑΚΙ, ένας ΠΑΠΑΓΑΛΟΣ και μία ΚΟΤΑ με ουρά 

παγωνιού. Τα ζώα αυτά, συμβόλιζαν διάφορες πονηρές δαιμο-

νικές εκδηλώσεις:  
 

(α)  Ένα άσπρο ΑΛΟΓΟ με το πρόσωπο στραμμένο προς τα 

πίσω. Συμβόλιζε την υπερηφάνεια που υπήρχε κρυμμένη μέσα 

στο άτομο αυτό και δεν φαινόταν. Ο Ιησούς θέλει να ομοιωθούμε 

με Αυτόν και να έχουμε ζωή ταπείνωσης.  
 

(β)  Μια μικρή ΦΩΚΙΑ που της άρεσε να ξαπλώνει στο ήλιο και 

να απολαμβάνει τη ζέστη. Μετά από λίγο σηκώθηκε και πήγε να 

πιει νερό και μετά ξανακάθισε. Η φώκια ήταν και στη θάλασσα 

(στον κόσμο) και στην ξηρά (σε σταθερό έδαφος, που είναι ο Ιη-

σους). Συμβόλιζε τον πιστό που ζει ανάμεσα σε δύο φρονήματα 

και του αρέσει να υπηρετεί δύο κυρίους. Αυτός είναι ο συμβολι-

241 



 

 

σμός της πνευματικής καλοπέρασης του πιστού, που δεν θέλει 

να κακοπαθεί για το ευαγγέλιο του Χριστού. 
 

(γ)  Στους δύο ώμους του υπήρχαν από τη μια μεριά ένα μικρό 

ΠΟΥΛΑΚΙ με το κεφάλι του προς τα πίσω και από την άλλη ένας 

ΠΑΠΑΓΑΛΟΣ. Το μικρό πουλί συμβόλιζε τη δειλία και την έλλει-

ψη θάρρους να ομολογήσει τις αλήθειες του Λόγου του Θεού και 

ο παπαγάλος συμβόλιζε τη ροπή να φλυαρεί και να λέγει συνέ-

χεια τα ίδια πράγματα. 
 

(δ) Μια ΚΟΤΑ που είχε ουρά ΠΑΓΩΝΙΟΥ, που συμβόλιζε την 

καταλαλιά (κουτσομπολιό) καμουφλαρισμένη με υπερηφάνεια.   
    

4. Σε κάποια άλλη περίπτωση που γινόταν προσευχή επάνω 

σε μια αδελφή, ο Κύριος την έδειξε να περπατά επάνω σ' ένα 

δρόμο που ήταν από κάρβουνο και νερό. Το κάρβουνο συμβό-

λιζε την ΠΛΑΝΗ, το πνευματικό σκοτάδι που ήταν μέσα της και το 

νερό συμβόλιζε τον ΙΗΣΟΥ που είναι το ζωντανό νερό και η μόνη 

αλήθεια. Μέσα της ήταν ανακατεμένα η πλάνη του Διαβόλου και 

το φως του Ιησού.  
 

 Στη συνέχεια ο Κύριος έδειξε ένα αναποδογυρισμένο βά-

ζο και δίπλα του ήταν δάφνες χωρίς ρίζες. Οι δάφνες συμβολί-

ζουν τις νίκες στη ζωή του πιστού, αλλά ήσαν χαμένες νίκες, γιατί 

το βάζο ήταν πεσμένο κάτω και οι δάφνες πεταμένες δίπλα, χω-

ρίς ρίζες και νερό. Το βάζο συμβολίζει το άτομο, που πρέπει ο 

Κύριος να το γεμίσει με τη χάρη και το έλεός Του, καθώς και με το 

Πνεύμα Του, για να έχει νίκες στον πνευματικό πόλεμο με τον 

εχθρό της ψυχής μας και τις πονηρές δυνάμεις του.   
 

 Σε λίγο φανερώθηκε ένα μικρό ζωάκι με δαγκάνες που 

έτρωγε λίγο - λίγο από την καρδιά της. Έτρωγε τον λόγο της αλή-

θειας μέσα από την καρδιά της. Αποκαλύφτηκε ότι οι δύο δαγκά-

νες ήταν πνεύματα γκρίνιας (γογγυσμού) και αρνητικού λόγου 

(γρουσουζιά).  
 

 

 

. . .  / / /  . . .  

 

 

242 



 

 

2. ΕΥΛΟΓΙΑ ή ΚΑΤΑΡΑ (η δύναμη του λόγου)  

 

 Οι λίγες περιπτώσεις που αναφέραμε παραπάνω δείχνουν 

τον τρόπο με τον οποίο ο Κύριος Ιησούς αποκαλύπτει τις μεθο-

δείες του εχθρού, ξεσκεπάζει τα έργα του και δίνει τη νίκη στο λαό 

Του. Πιστεύω ότι σήμερα η εκκλησία βρίσκεται σε πλεονεκτική 

θέση έναντι του εχθρού, έχει υπεροχή πνευματικών όπλων και δυ-

νάμεων και μια έχει συνεχώς αυξανόμενη αποκάλυψη του Λόγου 

του Θεού. Τα διανοήματα του εχθρού αποκαλύπτονται, η εκκλη-

σία καθαρίζεται και το όνομα του Κυρίου Ιησού υψώνεται και δο-

ξάζεται, γιατί είναι γεγραμμένο ότι στο όνομα αυτό θα κάμψει 

«…ΠΑΝ γόνυ επουρανίων και επιγείων και καταχθονίων, και ΠΑΣΑ 

γλώσσα θα ομολογήσει ότι ο Ιησούς Χριστός (είναι) ΚΥΡΙΟΣ, εις δό-

ξαν Θεού Πατρός» (Φιλιππησίους Β/2:10-11).   
 

 Εκείνο που θα πρέπει να προσέξει ιδιαίτερα η εκκλησία των 

τελευταίων καιρών για να έχει βέβαιη τη νίκη είναι η χρησιμοποίη-

ση του "λόγου" και δεν αναφέρομαι στον Λόγο του Θεού, την Βί-

βλο, αλλά στον λόγο που εξέρχεται από το στόμα του πιστού. Ο 

αδελφόθεος Ιάκωβος λέγει ότι «εάν κάποιος δεν πταίει σε λόγο, 

ούτος (είναι) ΤΕΛΕΙΟΣ ΑΝΗΡ…» (Ιάκωβος Γ/3:2). Ο λόγος που 

εξέρχεται από τα χείλη μας έχει τη δύναμη να ζωοποιεί, να δίνει 

χαρά και ευλογία στους γύρω, αλλά έχει και τη δύναμη να κακο-

ποιεί, να δίνει θλίψη και πόνο.  
 

 Ο λόγος μας έχει τη δύναμη να δίνει ή ΖΩΗ ή ΘΑΝΑΤΟ: 

«Θάνατος και ζωή (είναι) εις την χείρα της γλώσσης, και οι αγα-

πώντες αυτήν (τη γλώσσα), θέλουν φάγει τους καρπούς αυτής» 

(Παροιμίες ΙΗ/18:21). Αυτή την ιδιότητα της γλώσσας, την γνωρίζει 

πάρα πολύ καλά ο Διάβολος και είναι ένα από τα πιο ισχυρά όπλα 

που συνέχεια χρησιμοποιεί για να καταστρέψει την εκκλησία.  
 

 Ο θετικός λόγος (ευλογίες) και ο αρνητικός λόγος (κατάρες), 

που εξέρχεται από τα χείλη μας ανήκουν στο αόρατο πνευματικό 

βασίλειο και είναι φορείς υπερφυσικής πνευματικής δύναμης. Οι 

ΕΥΛΟΓΙΕΣ, που εξέρχονται από τα χείλη μας πάντοτε παράγουν 

καλά αποτελέσματα, ενώ αντίθετα οι ΚΑΤΑΡΕΣ πάντοτε παρά-

γουν βλαβερά αποτελέσματα, που δεν περιορίζονται σε ένα ή δύο 

243 



 

 

ή περισσότερα άτομα, αλλά μπορούν να επηρεάσουν ολόκληρες 

οικογένειες, συνοικίες, κοινότητες, λαούς και έθνη.  
 

 Ο Ιησούς είπε ότι «εάν δύο συμφωνήσουν επί της γης ΠΕΡΙ 

ΠΑΝΤΟΣ ΠΡΑΓΜΑΤΟΣ, για το οποίο θα έκαναν αίτηση στον ου-

ράνιο Πατέρα, θα γίνει σ’ αυτούς…» (Ματθαίος ΙΗ/18:19). Η συμ-

φωνία στον λόγο εδώ στη ΓΗ, παράγει ευλογίες από τον ΟΥΡΑ-

ΝΟ. Το αντίθετο ακριβώς, εάν δύο διαφωνήσουν και εκφέρουν τον 

αρνητικό λόγο εδώ στη γη, θα παράγει και αρνητικά αποτελέσμα-

τα από τον ουρανό. Η ευλογία ή η κατάρα βρίσκεται στη δική 

μας γλώσσα. Το βασικό όπλο του Σατανά για να επιτύχει τους 

καταχθόνιους σκοπούς του είναι να μπορεί να χρησιμοποιεί τη 

γλώσσα μας, αλλιώς, εάν δεν μπορεί να το επιτύχει, τότε εμείς θα 

αποτελούμε συνεχή και σοβαρή απειλή για το βασίλειό του.  
 

 Ο Κύριος Ιησούς στη διακονία απελευθέρωσης έχει αποκα-

λύψει ότι υπάρχουν ισχυρά ακάθαρτα πνεύματα που κατοικούν 

στη γλώσσα του ανθρώπου και η αποστολή τους είναι να ελέγ-

χουν τη γλώσσα του, ώστε να μην εξέρχεται από αυτή τίπο-

τα το αγαθό. Το πονηρό αυτό πνεύμα συνεργάζεται και με άλλα 

πνεύματα απάτης και πλάνης, ώστε να εδραιώσουν τη θέση τους 

στο άτομο και να έχουν τον πλήρη έλεγχο επάνω του.  
 

 ΠΡΟΣΕΞΤΕ: Αυτό, τα πονηρά πνεύματα, το κατορθώνουν 

σχετικά πολύ εύκολα, καθόσον έχουν εξαπατήσει το άτομο, κάνο-

ντάς το να πιστεύει ότι πολλές εκφράσεις του, δεν έχουν αρνητικό 

χαρακτήρα, ή δεν βλάπτουν κανένα, ή είναι συνηθισμένες λέξεις 

της καθημερινής ζωής, γι' αυτό πολλές φορές ακούμε πιστούς να 

λέγουν "..ε, αυτό δεν είναι τίποτα, δεν είναι κακό!!".  
 

 ΕΥΛΟΓΙΑ σημαίνει «καλός λόγος» και τα δαιμόνια δεν θέλουν 

τίποτα καλό να βγαίνει από το στόμα μας.  
 

 ΚΑΤΑΡΑ σημαίνει «λόγος κρίσης», ή λόγος καταστροφής, 

λόγος που φέρνει πρόβλημα και συμφορά και αυτό θέλουν 

και επιδιώκουν τα πονηρά πνεύματα να γίνεται.  
 

 Θα αναφέρουμε παρακάτω εκφράσεις της καθημερινότη-

τας, που ακούγονται και από χείλη αναγεννημένων πιστών και 

οι οποίες έρχονται σε πλήρη αντίθεση με την καθαρότητα και την 

244 



 

 

αγιότητα που διδάσκει ο Λόγος του Θεού να έχει ο πιστός και να 

είναι «άγιος (ξεχωριστός) εν πάση διαγωγή», σε όλες τις εκδηλώ-

σεις της ζωής τους. Αυτό είναι αποτέλεσμα εξαπάτησης των πο-

νηρών δαιμονικών πνευμάτων που έχουν κάνει κατοχή στη γλώσ-

σα του πιστού και εκφράζεται με τον τρόπο αυτό, θεωρώντας ότι 

αυτός είναι ο φυσιολογικός τρόπος. Παρακάτω γίνεται καταγραφή 

8 περιπτώσεων, που έχουμε καταγράψει από την καθημερινότητα.  
 

1η περίπτωση: "ΤΡΕΛΟΣ - ΤΡΕΛΑΘΗΚΑ" 

 Θα ήθελα να επισημάνω ότι, για το θέμα των ασθενειών της 

ψυχής που εξετάζουμε, πολλές φορές εμείς οι ίδιοι με τα λόγια 

μας δημιουργούμε τέτοιες καταστάσεις. Ήδη αναφέραμε ότι οι 

"δαιμονιζόμενοι" της εποχής του Ιησού Χριστού, που αναφέρο-

νται στις περιγραφές των Ευαγγελίων και οι σημερινοί (σύγχρονοι) 

"σχιζοφρενείς", ή "ψυχικά διαταραγμένοι" είναι κατά βάση απο-

τέλεσμα δαιμονικής επιρροής και μια λέξη που χρησιμοποιείται 

σήμερα, κατά κόρον, από όλους τους ανθρώπους (πιστούς και 

μη) για να περιγράψουν ένα τέτοιο άτομο είναι η λέξη "τρελός" με 

όλα τα παράγωγα και τα συνώνυμά της.  
 

 Η τρέλα, κατά βάση, είναι αποτέλεσμα δαιμονικής κατά-

ληψης. Κατά συνέπεια, εάν κάποιον, είτε τον αποκαλέσουμε δαι-

μονιζόμενο, είτε τον αποκαλέσουμε τρελό, είναι ένα και το αυτό. Η 

διαφορά είναι ότι για την πλειοψηφία των ανθρώπων ο όρος «δαι-

μονιζόμενος» ανήκει στο (μακρινό) παρελθόν, στις περιγραφές 

των Ευαγγελίων (τις οποίες πολλοί ορθολογιστές αμφισβητούν), ενώ ο 

όρος «τρελός» είναι σύγχρονος και είναι η λαϊκή έκφραση που 

αναφέρεται στους ψυχικά διαταραγμένους. 
 

 Επίσης η έκφραση "τρελός" αποδίδεται αλληγορικά σε αυ-

τούς που λέγουν (κατά την γνώμη των συνομιλητών) "παράλογα" 

πράγματα, ανεξάρτητα εάν είναι ή δεν είναι έτσι τα πράγματα. Ε-

πίσης, χαρακτηρίζουν μεταφορικά κάποιον ως τρελό", όταν κάνει 

πράγματα απίθανα, που οι ίδιοι δεν μπορούν να κάνουν. Γενικά οι 

εκφράσεις "τρελός, τρελάθηκα, τρέλα", αποτελούν πλέον ανα-

πόσπαστο μέρος του καθημερινού λεξιλογίου σχεδόν όλων των 

ανθρώπων. Είναι εκφράσεις που παράγουν αρνητικά αποτελέ-

245 



 

 

σματα στη ζωή του ανθρώπου. 
 

 Θα πρέπει όμως να κάνουμε μια αναγκαία διευκρίνιση, για 

να μην οδηγηθούμε σε άτοπα συμπεράσματα και πλανεμένες α-

πόψεις ή εσφαλμένες θεωρίες: Δεν σημαίνει πώς, όσοι πάσχουν 

από ψυχικές ασθένειες και έχουν νοσηλευτεί σε κάποια ψυχια-

τρική κλινική, ότι αυτό είναι πάντοτε αποτέλεσμα κατοχής δαι-

μονικών πνευμάτων. Μπορεί κάποιος να οδηγήθηκε σε μια τέ-

τοια κατάσταση από άλλους παράγοντες, όπως για παράδειγμα 

από πίεση οικονομικών προβλημάτων ή από έντονα οικογενειακά 

προβλήματα. Τα πονηρά πνεύματα όμως εκμεταλλεύονται και 

επιδεινώνουν τέτοιες καταστάσεις και εφόσον βρίσκουν πρόσφο-

ρο έδαφος κάνουν και κατοχή στο άτομο.  
 

 Θα πρέπει σε κάθε περίπτωση που εξετάζουμε και αναφε-

ρόμαστε να είμαστε πολύ προσεκτικοί στους χαρακτηρισμούς μας 

και να μην εξομοιώνουμε όλες τις καταστάσεις και να τις αποδί-

δουμε στην ενέργεια των πονηρών ακαθάρτων πνευμάτων. Δεν 

πρέπει να "δαιμονοποιούμε" τα πάντα, χρειάζεται αποκάλυ-

ψη από τον Κύριο Ιησού, για να έχουμε βεβαιότητα ότι ενερ-

γούν πνεύματα πονηρίας. Η ομάδα απελευθέρωσης που διακο-

νεί τέτοια άτομα, θα πρέπει να ζητεί πάντοτε οδηγία και αποκάλυ-

ψη από τον Κύριο Ιησού για να ενεργεί με σοφία και να υπάρχουν 

θετικά αποτελέσματα, προς δόξα Κυρίου.  
 

 Ο Διάβολος έχει πείσει τον άνθρωπο ότι οι λέξεις «τρελός», 

«τρέλα», «τρελάθηκα», κλπ. είναι όροι που εκφράζουν αλληγορι-

κά γεγονότα της καθημερινής ζωής μας, με αποτέλεσμα να ε-

λέγχει πλήρως τη γλώσσα μας και να παράγει τα αποτελέσματα 

που αυτός θέλει. Όταν για παράδειγμα λέμε ότι «αυτός ο άνθρω-

πος είναι ΤΡΕΛΟΣ» εννοούμε ότι «...αυτός ο άνθρωπος είναι ΔΑΙ-

ΜΟΝΙΖΟΜΕΝΟΣ».  
 

 Κάτι πολύ συνηθισμένο είναι, όταν βλέπουμε στην αγορά 

κάτι που μας αρέσει πολύ, να λέμε: «Πω, πω, μόλις το είδα αυ-

τό ΤΡΕΛΑΘΗΚΑ και ήθελα να το αγοράσω αμέσως». Δηλαδή 

«μόλις το είδα αυτό ΔΑΙΜΟΝΙΣΤΗΚΑ και ήθελα να το αγοράσω». 

Δεκάδες τέτοιες καθημερινές εκφράσεις χρησιμοποιούμε στο λεξι-

246 



 

 

λόγιό μας, με αποτέλεσμα να βρισκόμαστε κάτω από τον έλεγχο 

και την καθοδήγηση των ακαθάρτων πονηρών πνευμάτων, τα ο-

ποία ενεργούν επάνω μας, γιατί εμείς με τη γλώσσα μας τους α-

νοίγουμε πόρτα εισόδου, όπως στις παρακάτω περιπτώσεις: 
 

 Είδα ένα ωραίο φόρεμα στη βιτρίνα και τρελάθηκα!!! 
 

 Μη μου λες τώρα αυτό, γιατί με τρελαίνεις!!! 
 

 Έφαγα ένα ωραίο γλυκό με γεύση τρέλα!!! 
 

 Όταν δεις τι σου έφερα, θα τρελαθείς από χαρά!!! 
 

 Είδα ένα ωραίο έργο στην τηλεόραση που με τρέλανε με 
την ωραία εικόνα που είχε!!! 

 

 Δεν ακούς που σου μιλάω, τρελός είσαι; 
 

 Τρελαίνομαι όταν σκέπτομαι ότι…….. 
 

 Εάν αντικαταστήσουμε τις παραπάνω λέξεις (τρελάθηκα, 

τρέλα, κλπ.) με τις αντίστοιχες που αναφέρονται στα δαιμόνια, εύ-

κολα καταλαβαίνουμε το περιεχόμενο των λόγων μας και τι κακό 

προκαλούμε:  
 

 Είδα ένα ωραίο φόρεμα στη βιτρίνα και δαιμονίστηκα!!! 
 

 Μη μου λες τώρα αυτό, γιατί με δαιμονίζεις!!! 
 

 Δεν ακούς που σου μιλάω, δαιμονισμένος είσαι; 
 

 Τέτοιες εκφράσεις πρέπει ΝΑ ΕΞΑΛΕΙΦΘΟΥΝ από το λεξιλό-

γιο του κάθε ανθρώπου και ειδικά του αναγεννημένου πιστού, 

(προς τον οποίο απευθύνεται η παρούσα μελέτη), γιατί είναι ισχυ-

ροί αγωγοί προβλημάτων. Πολλές φορές υπάρχουν έριδες και 

ακαταστασία μέσα στο σπίτι εξαιτίας τέτοιων εκφράσεων, με τις ο-

ποίες εμείς δίνουμε τόπο στον Διάβολο να επεμβαίνει στη ζωή 

μας. Εμείς του ζητήσαμε «…να μας τρελάνει!» και φυσικά αυτός 

δεν άφησε την ευκαιρία να πάει χαμένη. Θα αναφέρω 2 περιστα-

τικά, τα οποία συνέβησαν στη ζωή προσωπικών μου φίλων και 

αδελφών, του Περικλή και του Τάσου που μου διηγήθηκαν οι ίδιοι 

τα παρακάτω περιστατικά (τα ονόματα δεν είναι τα αληθινά):  
 

(1)   Ο Περικλής, μου είχε πει ότι στο εργοστάσιο που εργαζό-

247 



 

 

ταν οι συνάδελφοί του έκαναν διάφορα αστεία μεταξύ τους, λέγο-

ντας ο ένας στον άλλο: «Γεια σου τρελέ Ολυμπιακέ, την Κυριακή 

θα σας συντρίψουμε». Η απάντηση ήταν: «...Εγώ είμαι τρελός, ή 

εσύ είσαι τρελάρας, που είσαι Παναθηναϊκός». Έμπαινε στη συ-

ζήτηση ένας τρίτος και έλεγε: «...Και οι δύο είστε τρελοί, αλλά και 

εγώ είμαι ακόμα πιο τρελός από εσάς, γιατί χθες αγόρασα μια τη-

λεόραση με μεγάλη οθόνη, για να απολαμβάνω τους αγώνες!»  
 

 Το αποτέλεσμα ήταν τα αρχικά αστεία και χαμόγελα (γιατί 

έτσι ξεκινούσαν, αστειευόμενοι) να καταλήξουν σε φωνές, σε βρι-

σιές και σε αναταραχή. Αυτό συνέβαινε κάθε φορά που χρησιμο-

ποιούσαν παρόμοιες εκφράσεις. Δεν μπορούσε να καταλάβει ο 

αδελφός αυτός, πως ο ίδιος βρισκόταν μέσα σ’ αυτή τη θύελλα και 

την ταραχή, αφού όλα ξεκινούσαν πολύ αθώα και με χαμόγελα, 

ήταν μια συνηθισμένη καθημερινή εικόνα. Όταν αργότερα έμαθε 

για τον τρόπο με τον οποίο εργάζονται τα δαιμονικά πνεύματα 

σταμάτησε ο ίδιος να χρησιμοποιεί τέτοιες εκφράσεις, τις καταδί-

κασε και εξομολογήθηκε ενώπιον του Κυρίου Ιησού την αμαρτία 

του αυτή, ζήτησε να καλυφτεί με το αίμα Του και ελευθερώθηκε η 

γλώσσα του από αυτή την σφαίρα επιρροής του εχθρού.  
 

(2) Ο Τάσος, πριν γνωρίσει προσωπικά τον Κύριο Ιησού και α-

φιερώσει τη ζωή του σ’ Αυτόν, εργαζόταν σε νυχτερινά κέντρα σαν 

λαϊκός οργανοπαίκτης (μπουζούκι). Σε κάποια συζήτηση ανέφερε 

πως, όταν έπαιζε και τραγουδούσε ένα τραγούδι που έλεγε «...Έ-

βαλε ο διαβολάκος την ουρά του πάλι, και μου πήρε το μυαλό μέ-

σα απ' το κεφάλι…», πάντα στο κέντρο γινόταν φασαρία και αυτό 

δεν μπορούσε τότε να το εξηγήσει, γιατί ενώ όλα ήταν ήσυχα και 

όμορφα, ξαφνικά κάτι γινόταν και όλα άλλαζαν. Απλά είχε παρατη-

ρήσει ότι αυτό γινόταν πάντοτε, όταν έλεγε το συγκεκριμένο 

τραγούδι, αλλά το απέδιδε σε σύμπτωση. Αυτό γινόταν, γιατί με 

τα λόγια του τραγουδιού που έβγαιναν από τα χείλη του, καθώς 

και από τους θαμώνες του κέντρου που τον συνόδευαν στο τρα-

γούδι και χειροκροτούσαν, έδιναν την εξουσία στα πονηρά δαι-

μονικά πνεύματα να ενεργήσουν και να φέρουν αναταραχή. 
 

 Αυτό φανερώνει, τι μεγάλη ευλογία έχει ο πιστός, όταν συνέ-

248 



 

 

χεια τραγουδά στον Κύριο άσματα και ύμνους, που Τον δοξάζουν 

και τι προβλήματα έχει ο κάθε άνθρωπος όταν τραγουδά διάφορα 

τραγούδια το περιεχόμενο των οποίων είναι ανήθικο, γεμάτο με 

ψέμα, θλίψη και πόνο. Ο Κύριος Ιησούς κατηγορηματικά μας προ-

ειδοποιεί ότι για κάθε αργό λόγο που θα πούμε, θα αποδώσουμε 

λόγο την ημέρα της κρίσης, γιατί «...εκ των λόγων σου θέλεις ΔΙΚΑΙ-

ΩΘΕΙ, και εκ των λόγω σου θέλεις ΚΑΤΑΔΙΚΑΣΘΕΙ» (Ματθαίος 

ΙΒ/12: 34-37). Από το στόμα μας συνήθως βγαίνει αυτό που έχουμε 

στην καρδιά μας, η οποία ξεχειλίζει από το περίσσευμά της. 

Βγαίνει, ή ζωή, ή θάνατος, ο καρπός της γλώσσας μας βρίσκεται 

στα δικά μας χέρια, εμείς έχουμε την ευθύνη. 
 

2η περίπτωση: "ΘΕΟ ...ΤΡΕΛΟΣ ...ΚΟΥΦΟΣ, κλπ" 

 Εκτός από τις παραπάνω εκφράσεις που χρησιμοποιούνται 

σήμερα πλατιά (τρελός, τρελάθηκα), έχοντας ο Διάβολος εξαπα-

τήσει τον άνθρωπο, χρησιμοποιούνται και διάφορες άλλες λέξεις 

και εκφράσεις, που προσβάλλουν απευθείας τον ίδιο τον Θεό. Τέ-

τοιες εκφράσεις είναι: Θεότρελος, Θεοπάλαβος, Θεόκουφος, 

Θεονήστικος, κλπ.. Δηλαδή ο Θεός είναι τρελός, ΘΕΟτρελος; Ή 

είναι κουφός, ΘΕΟκουφος;  
 

 Αυτές οι εκφράσεις, που έχουν γίνει αναπόσπαστο μέρος 

του καθημερινού λεξιλογίου του ανθρώπου, είναι βλασφημία του 

Διαβόλου προς τον Θεό και για να το επιτυγχάνει χρησιμοποιεί τη 

γλώσσα του ανθρώπου και φυσικά από την περίπτωση αυτή δεν 

εξαιρούνται ούτε και οι αναγεννημένοι πιστοί, ένα μεγάλο ποσο-

στό των οποίων έχουν υιοθετήσει εν αγνοία τους τις εκφράσεις 

αυτές, χωρίς να έχουν συνειδητοποιήσει το βαθύτερο περιεχόμε-

νό τους. Εάν υπάρχει κάποιος που πράγματι είναι "τρελός θεός", 

αυτός είναι "ο θεός του κόσμου τούτου", ο Διάβολος, ο οποίος 

ότι έχει, αυτό και δίνει στους ανθρώπους από μίσος γι' αυτούς.  
 

 Εάν ψάξουμε το λεξιλόγιό μας θα βρούμε πλήθος καθημερι-

νών λέξεων και εκφράσεων, που το περιεχόμενό τους είναι βλά-

σφημο. Λέμε για παράδειγμα, όταν κουραζόμαστε: «Πω, πω, σή-

μερα ξεθεώθηκα!», που σημαίνει ότι «σήμερα έβγαλα τον Θεό 

έξω». Αυτός όμως είναι και ο στόχος των πονηρών πνευμάτων, 

249 



 

 

να βγάλεις τον αληθινό Θεό έξω από τη ζωή σου, ενώ το θέλημα 

του Θεού στη ζωή μας είναι να μας γεμίζει με το άγιο Πνεύμα Του, 

γι’ αυτό μέσα στον Λόγο Του, μας προτρέπει να εκζητήσουμε το 

βάπτισμα του αγίου Πνεύματος και στη συνέχεια να έχουμε καθη-

μερινή πλήρωση. Εάν θέλεις πραγματικά να "...ξεθεωθείς" πνευ-

ματικά υπάρχει ένας ευλογημένος και άγιος τρόπος για να το κά-

νεις, ο οποίος είναι να βγάλεις έξω τον κατήγορό σου, αυτόν που 

ο ίδιος ο Ιησούς Χριστός τον αποκάλεσε "θεό και άρχοντα" του κό-

σμου αυτού.   
 

3η περίπτωση: ΜΙΑ "ΑΚΑΘΑΡΤΗ" ΛΕΞΗ 

 Υπάρχει μία λέξη που την χρησιμοποιεί το 99 τοις εκατό των 

ανθρώπων και μάλιστα δεν έχει συνείδηση τι λέγει. Εκείνο όμως 

που μας ενδιαφέρει στη μελέτη μας είναι ότι τη λέξη αυτή την χρη-

σιμοποιεί και μία ικανή μερίδα αναγεννημένων πιστών, καθόσον 

δεν την έχει αποβάλει όταν ήρθε στον Κύριο, Πρόκειται για τη λέξη 

που αρχίζει από το 3ο γράμμα της αλφαβήτου και καταλήγει σε 2 

ή 3 άρθρα ("γ.....τοτου"), ανάλογα πως την χρησιμοποιεί ο καθένας. 

Στην πραγματικότητα δεν πρόκειται για μία λέξη, αλλά τρεις λέξεις, 

που έχουν συντμηθεί και έχουν ενοποιηθεί.  
 

 Εκείνο που ίσως σε μερικούς πιστούς να προκαλεί μεγάλη 

κατάπληξη είναι το γεγονός ότι δεν έχουν συνειδητοποιήσει ότι 

πράγματι αυτό που λένε είναι σαπρός λόγος, είναι μία ανήθικη 

έκφραση και ότι ενώπιον του Θεού αμαρτάνουν.  
 

 Θυμάμαι μια περίπτωση που ένας πολύ αγαπητός και ευλο-

μένος αδελφός, μέσα στην άγνοιά του, έλεγε την άσχημη αυτή 

λέξη και απ' ότι κατάλαβα εκ των υστέρων την έλεγε, επειδή την 

είχε συνηθίσει από μικρός, την άκουγε στο γύρω του περιβάλλον 

και κανένας δεν τον είχε διδάξει ότι αυτή ήταν μια απρεπής έκφρα-

ση, ο οποίος δεν αρμόζει να την λέγει ένα αναγεννημένο παιδί του 

Θεού, που επαγγέλλεται θεοσέβεια και θέλει να αυξάνει σε πνευ-

ματική καθαρότητα.  
 

 Σε κάποια περίπτωση που είμαστε οι δυο μας και επάνω 

στη συζήτηση εκφράστηκε άπρεπα, χρησιμοποιώντας τη λέξη αυ-

τή, του λέγω: «Ξέρεις ότι αυτή η έκφραση είναι απρεπής και ενώ-

250 



 

 

πιον του Θεού είναι αμαρτία;». Με κοίταξε με μεγάλη έκπληξη και 

απορία και αυτό ήταν κάτι το πολύ έντονο στο πρόσωπό του. 

Ίσως να θεώρησε ανόητο και ακραίο αυτό που του είπα, γιατί αυ-

θόρμητα μου λέγει: «Μα, δεν έχει τίποτα το κακό, δεν είναι βρισιά, 

όλοι τη χρησιμοποιούν και δεν ενοχλεί κανέναν;». Χαμογελώντας 

για να μην τον προσβάλω, του απάντησα: «Θα συμφωνήσω μαζί 

σου, εάν κάνεις κάτι που θα σου πω και στο τέλος θα μου πεις εάν 

εσύ εμμένεις ακόμα την ίδια άποψη, ή εάν εγώ σου λέγω το σωστό. 

Πάρε λοιπόν ένα χαρτί και  γράψε τη λέξη αυτή και αφού τη γράψεις,  

ερμήνευσέ την, αλλά και τι σημαίνουν τα δύο άρθρα "το" και "του" 

που βρίσκονται στο τέλος».  
 

 Πράγματι το έκανε και όταν συνειδητοποίησε το περιεχόμενό 

της, χλόμιασε πραγματικά, άλλαξε το χρώμα του προσώπου του, 

πήρε μια τρομερή έκφραση κατάπληξης και θλίψης μαζί. Σηκώθη-

κε όρθιος, άρχισε να περπατά πέρα δώθε μέσα στο δωμάτιο και 

να λέγει: «Δεν το πιστεύω! Δεν το πιστεύω! Πώς είναι δυνατόν 

τόσο καιρό να μην το έχω καταλάβει, αφού είναι τόσο, είναι τόσο 

πολύ απλό!! Τώρα βλέπω πόσο έχει μπει στην καθημερινότητά μας 

ο Διάβολος;». Όπως μου εξήγησε αργότερα, το κλειδί, που άνοιξε 

το μυαλό του αμέσως και εννόησε την αλήθεια ήταν τα δύο άρθρα 

στο τέλος. Αμέσως ζήτησε προσευχή απελευθέρωσης για να γίνει 

πνευματική αποκατάσταση. 
 

4η περίπτωση: "ΕΙΣΑΙ ΠΟΝΗΡΟΣ!" 

 Μία λέξη που χρησιμοποιείται συχνά στην καθημερινότητά 

του πιστού είναι η λέξη «πονηρός». Για να δείξουμε το θαυμασμό 

μας σε κάποιον, του λέμε: «Μπράβο, είσαι πονηρός, τίποτα δεν 

σου ξεφεύγει!», ή λέμε για τον εαυτό μας: «Πρόσεξε, εγώ είμαι 

πονηρός, μη προσπαθείς να με ξεγελάσεις!».  
 

 Ο Λόγος του Θεού μας αποκαλύπτει ότι ο Διάβολος είναι ο 

"Πονηρός", αυτός είναι ένας από τους πολλούς τίτλους που έχει 

(βλ. Ματθαίος Ε/5:37-39, ΙΓ/13:19, 38-39, Εφεσίους ς΄/6:16, Α' Ιωάννου 

Ε/5:18, κλπ). Άρα, στην πραγματικότητα λέμε: «Μπράβο, είσαι διά-

βολος, τίποτα δεν σου ξεφεύγει!», ή «Πρόσεξε, εγώ είμαι διάβο-

λος, μη προσπαθείς να με ξεγελάσεις!».  
 

251 



 

 

 Ο άνθρωπος που έχει κάνει τον Ιησού κύριο της ζωής τους 

είναι ΕΞΥΠΝΟΣ, ενώ όποιος Τον απορρίπτει, είναι ΠΟΝΗΡΟΣ. 

Αυτή είναι η διαφορά. Πρέπει αυτή η λέξη να διαγραφεί από λε-

ξιλόγιο των πιστών και να μην χρησιμοποιείται, ούτε για τους εαυ-

τούς μας, ούτε για άλλους αδελφούς, γιατί όταν το κάνουμε προ-

σκαλούμε τον "διάβολο" να γίνει το αφεντικό μας. Μπορούμε να 

πούμε «αυτός ο αδελφός είναι έξυπνος, κλπ», γιατί ο Κύριος Ιη-

σούς είναι που μας δίνει αντίληψη, σοφία, σύνεση και ορθή νόη-

ση, ενώ ο Διάβολος δίνει πονηρία και απάτη, είναι «ο πλανών την 

οικουμένην όλην» (Αποκάλυψη ΙΒ/12:9). 
 

 Μέσα στη Καινή Διαθήκη είναι κάτι το συνηθισμένο να απο-

καλείται ο Σατανάς με την ονομασία "Πονηρός", τόσο από τον ίδιο 

τον Ιησού, όσο και από τους αποστόλους. Επειδή πολλοί πιστοί 

που μελετούν την Βίβλο, αυτό το προσπερνούν, χωρίς να έχουν 

αποκάλυψη της αλήθειας, άλλωστε αυτή είναι και η αιτία που έ-

χουν υιοθετήσει αυτή την έκφραση στο καθημερινό λεξιλόγιό τους 

και την χρησιμοποιούν ελεύθερα, θα αναφέρουμε μερικές χαρα-

κτηριστικές περιπτώσεις μέσα από τον Λόγο του Θεού: 
 

 1. ΜΑΤΘΑΙΟΣ Ε/3:37-39  (ΙΗΣΟΥΣ) 

 «Αλλ' ας είναι ο λόγος σας Ναι ναι, Όχι, όχι· το δε πλειότερον 

τούτων είναι εκ του Πονηρού.....» (βλ. και εδάφια 38-39). 
 

 2. ΜΑΤΘΑΙΟΣ ΙΓ/13:19, 39 (ΙΗΣΟΥΣ - παραβολή του "σπορέα") 

 «19. Παντός ακούοντος τον λόγον της βασιλείας και μη νοού-

ντος, έρχεται ο Πονηρός και αρπάζει το σπαρμένο εις την καρ-

δία αυτού· ούτος είναι ο σπαρθείς παρά την οδόν.....». 
 

 «39. Ο δε ΕΧΘΡΟΣ, ο οποίος έσπειρεν αυτά, είναι ο Διάβολος· 

ο δε θερισμός είναι η συντέλεια του αιώνος..... » 
 

 Ο Κύριος Ιησούς στην παραβολή του σπορέα χρησιμοποιεί 

δύο διαφορετικές ονομασίες για να περιγράψει τον εχθρό του αν-

θρώπου και του Θεού, γιατί η κάθε ονομασία φανερώνει και κά-

ποια συγκεκριμένη ιδιότητά του: "ΔΙΑΒΟΛΟΣ" σημαίνει "συκοφά-

ντης" και "ΠΟΝΗΡΟΣ" σημαίνει "πανούργος". Όπως επίσης και 

η ονομασία "ΣΑΤΑΝΑΣ" σημαίνει "αντίπαλος". Ο εχθρός της ψυ-

252 



 

 

χής μας είναι συκοφάντης, πανούργος και αντίπαλός μας και ο 

στόχος του να μας οδηγήσει στην αιώνια απώλεια. 
 

 3. ΜΑΤΘΑΙΟΣ ς'/6:16  (ΠΑΥΛΟΣ - Πνευματική πανοπλία) 

 «...Αναλάβετε δε την ασπίδα της πίστεως, διά της οποίας θέλετε 

δυνηθεί να σβήσετε πάντα τα βέλη του Πονηρού τα πεπυρω-

μένα» (βλ. και εδάφια 13-18). 
 

 4. Α' ΙΩΑΝΝΟΥ Ε/5:18-19  (ΙΩΑΝΝΗΣ) 

 «...Εξεύρομεν ότι πας ο γεννηθείς εκ του Θεού δεν αμαρτάνει, 

αλλ' όποιος εγεννήθη εκ του Θεού φυλάττει αυτόν, και ο Πονη-

ρός δεν εγγίζει αυτόν. Εξεύρομεν ότι εκ του Θεού είμεθα, και ο 

κόσμος όλος εν τω Πονηρώ κείται».  
 

 Ο Ιωάννης αναφέρει πολύ καθαρά ότι όλος κόσμος βρίσκε-

ται κάτω από την κυριαρχία του Πονηρού και ο "Πονηρός" είναι η 

δαιμονική προσωπικότητα που μέσα στην Βίβλο την συναντάμε 

με διάφορες ονομασίες, ξεκινώντας ως "Εωσφόρος", που σημαί-

νει "υιός της αυγής", πριν επαναστατήσει κατά του Θεού (βλέπε: 

Ησαΐας ΙΔ/14:12-15).  
 

 Δεν πρέπει λοιπόν να αποκαλούμε τον αδελφό μας (που 

έχει πλυθεί με το αίμα του Ιησού) "πονηρό", όπως ακριβώς δεν 

τον αποκαλούμε "σατανά" ή "διάβολο". Πρέπει να μετανοήσου-

με ενώπιον του Κυρίου και να ζητήσουμε να καθαρίσει τη γλώσσα 

μας, γιατί δεν μπορεί από την ίδια πηγή να βγαίνει και γλυκό και 

πικρό νερό, όπως λέγει ο Ιάκωβος: «ΜΗΠΩΣ η πηγή από την ίδια 

τρύπα αναβλύζει το γλυκύ και το πικρόν (ύδωρ); MΗΠΩΣ είναι 

δυνατόν, αδελφοί μου, η συκή να κάμει ελαίας, ή η άμπελος (να κάμει) 

σύκα; Έτσι ουδεμία πηγή είναι δυνατόν να κάμει ύδωρ (και) αλμυρόν 

και γλυκύ» (Ιάκωβος Γ/3:11-12).  
 

5η περίπτωση: "ΣΕ ΠΕΙΡΑΖΩ" 

 Όπως αναφερθήκαμε για τη χρήση της λέξης "πονηρός", το 

ίδιο ακριβώς συμβαίνει και με τη λέξη «πειράζω» και τα παράγω-

γά της (πειραστής, πειρασμός, κλπ). Πολλές φορές όταν αστειευό-

μαστε, λέμε: «Το είπα αυτό, για να σε πειράξω…». Η Αγία Γραφή 

μας λέγει ότι ο Διάβολος είναι ο «πειραστής» και ο «πειράζων» 

253 



 

 

(βλ. Ματθαίος Δ/4:3-7, Λουκάς Δ/4:12, Α΄ Θεσσαλονικείς Γ/3:5). Εμείς, 

σαν παιδιά του Θεού πειραζόμαστε από τον εχθρό της ψυχής 

μας, αλλά εμείς όμως δεν πρέπει να «πειράζουμε» τα αδέλφια 

μας, αντίθετα πρέπει να τα «ευλογούμε», να προφέρουμε δηλαδή 

τον "καλόν λόγον". Τέτοιες εκφράσεις δεν αρμόζουν σε αγίους, 

γιατί, ενεργώντας έτσι, μόνοι μας προσκαλούμε τον Πειραστή, 

(τον καλούμενο και Διάβολο και Πονηρό και Σατανά) για να φέρει 

πειρασμό μέσα στη ζωή μας και φυσικά αυτός δεν αφήνει την 

ευκαιρία να χαθεί. 
 

 Αναρωτηθήκαμε άραγε, πόσοι από τους τροφίμους των ψυ-

χιατρείων σήμερα έχουν καταλήξει εκεί, εξαιτίας τέτοιων α-

νοιγμάτων στον Διάβολο;  
 

 Πόσοι από αυτούς άρχισαν να πειράζουν στα αστεία στην 

αρχή τον Θεό, αλλά η κατάληξή τους ήταν τραγική;  
 

 Πόσα ζευγάρια έχουν χωρίσει, γιατί με τα πικρά λόγια που 

αντάλλαξαν δημιουργήθηκε από τον εχθρό της ψυχής ένα ι-

σχυρό ρήγμα μέσα στις καρδιές τους, που δεν μπορεί πλέον 

να κλείσει, παρά μόνο από τη δύναμη του Θεού;   
 

 Είναι συνηθισμένο φαινόμενο, όταν κάποιος λέγει κάτι το ά-

στοχο ή το ανόητο ή κάποιο αρνητικό λόγο, να δικαιολογεί τον 

εαυτό του, λέγοντας: «Αληθινά, δεν το εννοούσα αυτό που εί-

πα». Το γεγονός ότι δεν το εννοούσε, αυτό δεν σημαίνει ότι ακυ-

ρώνει και το αποτέλεσμα των λόγων του. Εφόσον ο λόγος εξήλθε 

από το στόμα μας, θα παράγει και τον ανάλογο καρπό.  
 

 Ανοίγουμε πόρτα στα πονηρά δαιμονικά πνεύματα όταν λέ-

με τις παρακάτω εκφράσεις, τις οποίες θα πρέπει να προσέξετε 

ιδιαίτερα, γιατί μέσα σε αυτές, θα βρείτε και τον εαυτό σας να ταυ-

τίζεται. Αυτές οι εκφράσεις είναι "πόρτα εισόδου" των πνευμάτων, 

γιατί αυτό που επικαλείσαι, αυτό και γίνεται. Πρέπει, εφόσον έχεις 

πει αυτά τα λόγια, να τα ανακαλέσεις, για να υπάρξει αποκατά-

σταση και στον αόρατο πνευματικό κόσμο. Θυμήσου ότι ο από-

στολος Πέτρος 3 φορές αρνήθηκε τον Ιησού όταν Τον συνέλαβαν 

και μετά την ανάστασή Του ο Ιησούς 3 φορές ρώτησε τον Πέτρο 

«Σίμων Ιωνά, με αγαπάς;» (Ιωάννης ΚΑ/21:15-17). Γιατί ο Ιησούς 

254 



 

 

ήταν επίμονος και τον ρώτησε 3 φορές, δεν ήταν αρκετή η πρώτη 

απάντηση του Πέτρου; Όχι, γιατί έπρεπε να υπάρξει πνευματική 

αποκατάσταση, κάτι που πρέπει να κάνουμε και εμείς σε παρό-

μοιες περιπτώσεις: 
 

 Με ζαλίζεις με αυτά που λες και με πονοκεφαλιάζεις, μη 
μου μιλάς άλλο! 

 

 Εσύ παιδί μου γεννήθηκες για να με ταλαιπωρείς και να 

υποφέρω! 
 

 Με βασανίζεις, δεν σε αντέχω άλλο! 
 

 Όπου υπάρχει μικρόβιο, το κολλάω, είμαι φιλάσθενο άτο-
μο, δεν πρόκειται να ελευθερωθώ!. 

 

 Θα περάσεις πάνω από το σώμα μου! Καλύτερα να πεθά-

νω, παρά να ζω έτσι! 
 

 Συνέχεια έχω προβλήματα, εγώ δεν πρόκειται ποτέ να ε-

λευθερωθώ, μόνο όταν πεθάνω θα ησυχάσω!  
 

 Μ’ έχεις αγανακτήσει με αυτά που λες συνέχεια, τα σκέφτο-

μαι τα βράδια και δεν μπορώ να κοιμηθώ!   
 

 Εμείς δεν πρόκειται να συμφωνήσουμε ποτέ, κάθε φορά 
που θα συζητάμε, συνέχεια θα διαφωνούμε!  

 

 Μου έχεις αλλάξει την πίστη με τις ιδιοτροπίες σου, συνέ-

χεια παραπονιέσαι και γκρινιάζεις, εσύ ποτέ δεν πρόκειται 

να αλλάξεις χαρακτήρα, ο ίδιος θα μείνεις!  
 

ΓΡΑΨΕ ΠΑΡΑΚΑΤΩ ΠΕΡΙΠΤΩΣΕΙΣ ΑΠΟ ΤΗ ΖΩΗ ΣΟΥ 
 

 

1.______________________________________________________________ 
 

2.______________________________________________________________ 
 

3.______________________________________________________________  
 

4.______________________________________________________________  
 

5.______________________________________________________________  
 

6.______________________________________________________________  
 

7.______________________________________________________________  

255 



 

 

6η περίπτωση: "ΕΙΜΑΙ ΥΠΕΡΗΦΑΝΟΣ!" 

 Μια πολύ προσφιλής λέξη μεταξύ των αναγεννημένων πι-

στών, η οποία χρησιμοποιείται κατά κόρον, χωρίς να υπάρχει 

φόβος Θεού, ακόμα και από κήρυκες του Λόγου του Θεού είναι η 

λέξη «υπερήφανος - υπερηφάνεια».  
 

 Συμβαίνει πολύ συχνά να ακούμε πιστούς ανθρώπους να 

λέγουν «...είμαι υπερήφανος που έχω μια όμορφη οικογένεια», ή 

«...είμαι υπερήφανος που ο Κύριος μου αποκάλυψε τον Λόγο 

Του», κλπ. Εάν θα μπορούσαμε να ιεραρχήσουμε τις αμαρτίες 

που αναφέρονται μέσα στην Γραφή και που ο Θεός τις βδελύσσε-

ται, την πρώτη θέση κατέχει η "υπερηφάνεια" και θα λέγαμε με 

μεγάλη διαφορά από τις υπόλοιπες αμαρτίες, καθόσον από την 

υπερήφανη καρδιά πηγάζουν πλήθος άλλων αμαρτιών (εγωισμός, 

πείσμα, ανταρσία, θυμός, κλπ).   
 

 Μέσα στην Βίβλο διαβάζουμε ότι ο Εωσφόρος, που ήταν 

ένα αγγελικό δημιούργημα του Θεού, εξαιτίας της υπερηφάνειάς 

του ξέπεσε από την παρουσία του Θεού και έγινε Διάβολος και 

Σατανάς, έγινε ο αντίπαλος του Θεού. H Αγία Γραφή αναφέρεται 

με λεπτομέρειες για την προέλευση του Διαβόλου σε δύο περι-

πτώσεις, στον Ιεζεκιήλ ΚΗ/28:12-19 και στον Ησαΐα ΙΔ/14:12-15.  
 

 Στον Ιεζεκιήλ αναφέρεται η αρχική του κατάσταση μέχρι την 

εκδίωξή του από την παρουσία του Θεού. Ήταν ένα δημι-

ούργημα σοφίας, κάλλους και τελειότητας, αλλά εξαιτίας της 

υπερηφάνειάς του ξέπεσε της αρχικής του ένδοξης θέσης.  
 

 Στον Ησαΐα ονομάζεται «Εωσφόρος» (υιός της αυγής) και 

περιγράφεται η πτώση του, μαζί με πλήθος άλλων αγγελι-

κών δυνάμεων. 
 

 Η "υπερηφάνεια" είναι ιδιότητα του Διαβόλου και δεν πρέπει 

να έχει καμιά σχέση με τους κεχρισμένους του Κυρίου Ιησού. Ο 

απόστολος Παύλος στις επιστολές του, όταν θέλει να εκφράσει 

τον ενθουσιασμό του, ή την αγάπη Του για τον Κύριο, ή την ευ-

γνωμοσύνη Του προς Αυτόν, δεν λέγει «είμαι υπερήφανος που 
γνώρισα τον Ιησού», αλλά χρησιμοποιεί τη λέξη "καύχημα" (βλ. 

Ρωμαίους ΙΕ/15:17, Γαλάτες ς΄/6:13, Α' Κορινθίους Ε/5:6, Θ/9:15-16, 

256 



 

 

Φιλιππησίους Α/1:26, κλπ). Ο άνθρωπος που απορρίπτει τον Θεό 

είναι: Εγωιστής, Υπερήφανος και Αλαζόνας, κάτι που δεν πρέπει 

να έχουν τα παιδιά του Θεού. 
 

 Ο Διάβολος και οι πονηρές δυνάμεις του είναι που βασανί-

ζουν τον άνθρωπο και του προκαλούν ζάλη, ταλαιπωρία και πο-

νοκέφαλο. Εμείς με τα λόγια μας αυτά, τους δίνουμε τόπο. Όσοι 

χρησιμοποιούν αυτόν τον αρνητικό τρόπο ομιλίας και έκφρασης, 

προσκαλούν (είτε ενσυνείδητα, είτε ασυνείδητα) ακάθαρτα πνεύ-

ματα, που κάνουν κατοχή μέσα τους. Το είδος και η κατηγορία 

των πνευμάτων αυτών, εξαρτάται από το είδος του λόγου που 

βγαίνει από τα χείλη μας. Δεν πρέπει τα παιδιά του Θεού να ενερ-

γούν έτσι, γιατί τέτοιες καταστάσεις δημιουργούν όλες τις προϋπο-

θέσεις για την είσοδο σχιζοφρενικών πονηρών πνευμάτων, όχι 

μόνο σ' ένα άτομο, αλλά και σ' ολόκληρη οικογένεια. Ο λόγος μας 

είναι που παράγει αγαθά ή καταστροφικά αποτελέσματα.    
  

 Ο Λόγος του Θεού είναι γεμάτος προτροπές για το πώς 

πρέπει να εκφραζόμαστε: «Μηδείς λόγος ΣΑΠΡΟΣ ας μην εξέρχε-

ται εκ του στόματός σας» (Εφεσίους Δ/4:29). Σαπρός λόγος σημαί-

νει "άρρωστος λόγος" και αυτός ο λόγος είναι καρπός των δαιμο-

νικών πνευμάτων, που έχουν τη "φωλιά" τους στο στόμα μας, 

όπως είναι και όλες οι λοιπές εκδηλώσεις του στόματος, δηλαδή 

ψέμα, αισχρότητα, βλασφημία, μωρολογία, βωμολοχία, κλπ. (βλ. 

Εφεσίους Ε/5:3-4, Κολοσσαείς Γ/3:8-9, Ματθαίος ΙΒ/12:34-37).  
 

 Για κάθε "αργό λόγο", για κάθε λόγο που δεν παράγει έργο, 

που δεν παράγει καλό καρπό και ευλογία, ο άνθρωπος θα δώσει 

λόγο την ημέρα της κρίσης. Ο σαπρός και ο αργός λόγος ανοίγει 

την πόρτα εισόδου στα δαιμονικά πνεύματα, γι' αυτό πρέπει να 

προσέχουμε πως περπατάμε στην πνευματική μας ζωή. Θα πρέ-

πει να μην ταυτίζουμε τα αθώα "αστεία" με τα "πειράγματα", 

γιατί στον αόρατο πνευματικό κόσμο έχουν διαφορετική πηγή. Τα 

πειράγματα, αθώα και μη, έχουν μόνο μία πηγή, τον "Πειραστή". 
 

 ΣΗΜΕΙΩΣΗ: Για το θέμα αυτό, συστήνουμε ο ενδιαφερόμενος 

να διαβάσει το βιβλίο «ΕΥΛΟΓΙΑ ή ΚΑΤΑΡΑ» του Derec Prince (εκδό-

σεις "το Ανώγειο"). 

257 



 

 

7η περίπτωση: "ΠΑΝΑΓΙΑ ΜΟΥ" 

 Σε ένα άλλο σημείο που ο εχθρός της ψυχής μας και οι 

πονηρές δυνάμεις του, έχουν αποκτήσει εξουσία επάνω στη 

γλώσσα των πιστών, είναι η υιοθέτηση θρησκευτικών ορολο-

γιών, τίτλων και ονομασιών, που έρχονται σε άμεση αντίθεση 

με τον Λόγο Θεού. Οι πιστοί όμως στην καθημερινότητά τους κά-

νουν χρήση αυτών των όρων και ονομασιών, είτε επειδή έχουν 

συμβιβαστεί με το σύστημα του κόσμου τούτου και δείχνουν α-

διαφορία στο θέμα, είτε από άγνοια, είτε από έλλειψη υγιαίνου-

σας διδασκαλίας, είτε επειδή έχουν εξαπατηθεί από τον Διάβολο 

και έχουν υποβαθμίσει τη σπουδαιότητα του θέματος αυτού, είτε 

για πολλούς άλλους λόγους, που στον κάθε πιστό ποικίλλουν. 

Εφόσον συμβαίνει κάποια από τις περιπτώσεις αυτές, ο πι-

στός δίνει τόπο στον Διάβολο και στα πονηρά πνεύματα, με 

αποτέλεσμα να αποκτούν εξουσία επάνω του. 
  

 Μία ορολογία που έχει υιοθετήσει η συντριπτική πλειοψη-

φία των αναγεννημένων πιστών και που είναι πολύ δύσκολο χω-

ρίς αποκαλυπτικό λόγο να την εξαλείψουν από το λεξιλόγιο τους 

και να μην την αναφέρουν καθόλου, είναι ο τίτλος "ΠΑΝαγία" που 

αποδίδουν στη μητέρα του Κυρίου μας, την Μαριάμ. Είναι συνη-

θισμένο γεγονός κάποιος, σε μια δύσκολη στιγμή, ή από συνήθεια 

που απέκτησε, ή επειδή το ακούει συχνά στο περιβάλλον του και 

το μιμείται, να λέγει: "Θεέ μου!", ή "Χριστέ μου", ή "Παναγιά μου", 

ή "έλα Χριστέ και Παναγιά!", ή "Παναγία μου κουράστηκα σήμερα" 

και πολλές άλλες παρόμοιες εκφράσεις. 
 

 Πολλοί πιστοί στις διάφορες συζητήσεις, τους ακούμε να λέ-

γουν "Παναγιά μου" και έχει παρατηρηθεί ότι αυτό γίνεται περισ-

σότερο από γυναίκες και λιγότερο από άνδρες πιστούς, αλλά όσοι 

το κάνουν, δεν γνωρίζουν ότι χωρίς να το καταλαβαίνουν "επικα-

λούνται" το πρόσωπο που κρύβεται πίσω από το όνομα αυ-

τό και φυσικά δεν έχει καμιά σχέση απολύτως με την Μαριάμ, η 

οποία αυτή τη στιγμή βρίσκεται μέσα στη δόξα του ουρανού, εκεί 

που βρίσκεται και ο αναστημένος Υιός της, ο ένδοξος Ιησούς.  
 

Ποιος λοιπόν κρύβεται πίσω από το όνομα αυτό και έχει 
εξαπατήσει τους ανθρώπους, πιστούς και μη πιστούς; 

258 



 

 

 Στη μητέρα του Κυρίου Ιησού, που η Βίβλος την αποκαλεί 

"κεχαριτωμένη και ευλογημένη ανάμεσα σε όλες τις γυναίκες", της 

έχουν δώσει ονομασίες και τίτλους που ανήκουν σε αρχαίες θεό-

τητες, μία από τις οποίες είναι "βασίλισσα των ουρανών". Η 

Βαβυλώνια θεά Σεμίραμις, έφερε τον τίτλο «η βασίλισσα του 

ουρανού» και αυτό το βλέπουμε και μέσα στην Αγία Γραφή: «Θέ-

λουμε εξάπαντος κάνει "παν πράγμα" εξερχόμενο εκ του στόμα-

τός μας, διά να θυμιάζουμε εις την βασίλισσαν του ουρανού 

και να κάνουμε σπονδές εις αυτήν, καθώς κάναμε εμείς και οι 

πατέρες μας...» (βλ. Ιερεμίας ΜΔ/44:17-19).  
 

 Η Σεμίραμις είναι μέλος τριαδικής θεότητας (σύζυγος του 

Νεμβρώδ και μητέρα του Θαμμούζ) είχε διάφορα ονόματα και συ-

νήθως εικονίζεται μαζί με το γιο της. Οι αρχαίοι λαοί άρχισαν να 

λατρεύουν «τη Μητέρα και το Γιο», μία λατρεία που μεταφέρ-

θηκε από τον 3
ο
 αιώνα μ.Χ. και στον χριστιανισμό και πλέον απο-

τελεί αναπόσπαστο μέρος της σύγχρονης λατρείας του. Τη λα-

τρεία της Σεμίραμις, τους τίτλους της και τις ιδιότητές της, στη χρι-

στιανική περίοδο, τα βρίσκουμε όλα συγκεντρωμένα στο πρόσω-

πο της Μαριάμ. Αντί ο άνθρωπος την αγνή κόρη της Βηθλεέμ, την 

αγία μητέρα του Κυρίου μας Ιησού, την κεχαριτωμένη και ευλογη-

μένη μεταξύ όλων των γυναικών, να της αποδίδει την πρέπουσα 

τιμή και σεβασμό, όπως πρέπει και σε όλους του αγίους, αντί να 

προσπαθεί να της μοιάσει στην αγιότητα και στην καθαρότητα, 

την υποβιβάζει, ταυτίζοντάς της με αρχαίες θεότητες. Αυτό γί-

νεται γιατί έχει εξαπατηθεί από τον εχθρό της ψυχής. 
 

 Δεν πρέπει ο αναγεννημένος πιστός, που έχει πλυθεί με το 

αίμα του Ιησού και γνωρίζει τις μεθοδείες του Διαβόλου να ονομά-

ζει ή να επικαλείται το όνομα αυτό, ούτε φυσικά να το αποδίδει 

στην αγία μητέρα του Κυρίου μας, για τους παρακάτω λόγους: 
 

 Πρώτον: Η λέξη "ΠΑΝ-αγία" δεν είναι όνομα, αλλά τίτλος 

και σημαίνει "αγία πάντων". Οι άνθρωποι έχουν αποδώσει στην 

Μαριάμ έναν τίτλο που είναι ανώτερος και από τον τίτλο που έχει 

ο ίδιος ο Θεός, ο παντοκράτωρ, ο Κύριος των δυνάμεων, αυτός 

που δημιούργησε το σύμπαν ολόκληρο και που μέσα σε ολόκλη-

ρη την Αγία Γραφή δεν αποκαλείται ούτε μία φορά «ΠΑΝ-άγιος», 

259 



 

 

αλλά παντού βλέπουμε απλά να ονομάζεται «άγιος» (βλ. Λευιτικό 

ΙΑ/11:44-45, Ησαΐας ς΄/6:3, ΝΖ/57:15, Λ/30:15, Ψαλμός ΚΒ/22:3, Ιωάννης 

ΙΖ/17:11, Αποκάλυψη Δ/4:8, κλπ).  
 

 Δεύτερον: Όταν ο πιστός, έστω και λόγω άγνοιας, λέγει 

"Παναγία μου", την επικαλείται και αυτόματα καταργεί τη μοναδι-

κή μεσιτεία του Ιησού, με αποτέλεσμα στη θέση της μεσιτείας, ή 

να βάζει τη μητέρα Του, όταν έχει άγνοια τι κρύβεται πίσω από 

τον τίτλο αυτό, ή να βάζει το πρόσωπο που κρύβεται πίσω από 

το όνομα αυτό, όταν έχει αποκάλυψη της αλήθειας. 
 

 Οι πιστοί που συνήθως αναφέρουν στις συζητήσεις τους το 

όνομα αυτό, το κάνουν, γιατί όταν αναγεννήθηκαν, δεν άφησαν 

πίσω τους την "βαβυλώνα", δεν κατήργησαν από τη ζωή τους το 

θρησκευτικό ψεύτικο σύστημα με το οποίο γαλουχήθηκαν από 

μικροί και δεν κατήργησαν τις εορτές, με αποτέλεσμα να χωλαί-

νουν μεταξύ δύο φρονημάτων και να βρίσκονται σε σύγχυση  
 

 Τρίτον: Εφόσον, πίσω από την ονομασία "παναγία" στην 

πραγματικότητα δεν είναι η μητέρα του Κυρίου μας (γιατί όσοι το πι-

στεύουν αυτό έχουν εξαπατηθεί), αλλά βρίσκεται κάποια αρχαία θεό-

τητα, ο πιστός όταν λέγει το όνομα αυτό, επικαλείται τα πνεύ-

ματα αυτά στη ζωή του. Αυτό είναι μία από τις αιτίες που βλέ-

πουμε πιστούς να χωλαίνουν πνευματικά, είναι γιατί βρίσκονται 

ακόμα δεμένοι με το σύστημα του κόσμου και αυτό τους αρέσει.  
 

 Τους αρέσει, εάν το όνομά τους εορτάζει μαζί με την "Πα-

ναγία" να δέχονται και να δίνουν ευχές (και μάλιστα θεωρούνται "με-

γάλες εορτές"), τους αρέσει να το κάνουν και στις άλλες μικρές ο-

νομαστικές εορτές, τους αρέσει να το κάνουν τα Χριστούγεννα 

και το Πάσχα, όπου έχουν ταυτιστεί πλήρως με το εορταστικό κλί-

μα των ημερών αυτών, τους αρέσει να μετέχουν ακόμα και σε 

καρναβαλικές εκδηλώσεις και γενικά τους αρέσει "για κοινωνι-

κούς λόγους" όπως δικαιολογούνται να μην αποκόπτονται από 

το σύστημα του "θεού του κόσμου τούτου". 
 

 Θεωρώ καύχημά μου (και όσοι με γνωρίζουν προσωπικά, 

γνωρίζουν πως έτσι είναι, όπως τα περιγράφω στη συνέχεια) ότι 

από την αρχή της πίστης μου, κατήργησα την ονομαστική μου 

260 



 

 

εορτή και μάλιστα, ίσως να ήμουν ο μοναδικός πιστός σε ολόκλη-

ρο τον δημόσιο τομέα που δεν έκανα χρήση της εθιμικής εορτα-

στικής άδειας, την οποία δικαιούμουν και την ημέρα της ονομα-

στικής εορτής μου, σύμφωνα με το εορτολόγιο της κατεστημένης 

εκκλησίας, βρισκόμουν στην Υπηρεσία μου. Μιλούσα στους συνα-

δέλφους μου για την πίστη μου στον Ιησού Χριστό και τους έλεγα 

τι εφάρμοζαν οι απόστολοι και η πρώτη αποστολική εκκλησία, 

ΠΩΣ τώρα, εγώ θα έκανα το αντίθετο και θα απουσίαζα, για κάτι 

το οποίο δεν θεωρούσα αντίθετο με την Αγία Γραφή; 
 

 Μέσα στην Αγία Γραφή οι πιστοί που αγαπούν τον κόσμο 

και συμβιβάζονται με το σύστημά του, αποκαλούνται πνευματικά 

ΜΟΙΧΟΙ και ΜΟΙΧΑΛΙΔΕΣ; Είναι φοβερός αυτός ο Λόγος του Κυ-

ρίου: «Μοιχοί και μοιχαλίδες, δεν εξεύρετε ότι η φιλία του κό-

σμου είναι έχθρα του Θεού; Όποιος λοιπόν θελήσει να είναι 

φίλος του κόσμου, εχθρός του Θεού καθίσταται» (Ιάκωβος Δ/4:4). 

Αυτό απλά σημαίνει ότι δεν είναι "γνήσια" παιδιά του Θεού, αλλά 

είναι "νόθα". Είναι πιστοί που βρίσκονται μεταξύ δύο φρονημάτων 

και με τη ζωή τους ανοίγουν πόρτες εισόδους στα πονηρά δαι-

μονικά πνεύματα και όταν επικαλούνται (και μέσα στην άγνοιά 

τους) την "Σεμίραμις" με το σύγχρονο όνομά της, πιστεύετε ότι ο 

Διάβολος θα μείνει αδρανής; 
 

8η περίπτωση: "ΕΙΧΑ ΤΥΧΗ - ΕΙΣΑΙ ΤΥΧΕΡΟΣ" 

 Πολύ συχνά ακούμε από αναγεννημένα χείλη "είμαι τυχε-

ρός", ή "είχα τύχη στο θέμα αυτό" ή "θα προχωρήσω και εάν έχω 

τύχη....". Αυτό σημαίνει ότι οι πιστοί που λέγουν τα λόγια αυτά, 

δεν εμπιστεύονται τον Κύριο Ιησού, που μας υποσχέθηκε ότι 

«δεν θα μας αφήσει και δεν μας εγκαταλείψει» (βλ. Εβραίους ΙΓ/13: 

5), που μας έχει δώσει τόσες άλλες υποσχέσεις ότι Αυτός θα είναι 

πάντα μαζί μας  και να Του γνωρίζουμε όλα τα αιτήματά μας.  
 

 Μέσα στην Αγία Γραφή, στο αρχαίο θεόπνευστο κείμενο, 

δεν υπάρχουν οι όροι "τυχερός", "τύχη", "ευτυχής" και "δυστυχής", 

γιατί ο Θεός έχει πρόνοια και φροντίδα για τα παιδιά Του. Η Γρα-

φή ονομάζει τον πιστό "μακάριο" και "ευλογημένο", δεν το απο-

καλεί "ευτυχισμένο", γιατί η λέξη αυτή είναι σύνθετη "ευ+τύχη", 

261 



 

 

δηλαδή "καλή τύχη". Όποιος επικαλείται την "τύχη", ή πιστεύει ότι 

είναι "τυχερός", επικαλείται πνεύματα πλάνης και απάτης, γιατί η 

"Τύχη" είναι θεά των αρχαίων Ελλήνων και Ρωμαίων, γι' αυτό 

και οι προσευχές τους είναι αδύναμες, δεν έχουν μέσα τους χρί-

σμα και αποκάλυψη, γιατί δεν υπάρχει πίστη ότι ο Θεός θα απα-

ντήσει στα αιτήματά τους. Το πιο τραγικό είναι ότι (εκτός ελαχίστων 

περιπτώσεων) οι πιστοί την πρωτοχρονιά έχουν απαραίτητα στο 

τραπέζι τους βασιλόπιτα με "τυχερό" φλουρί και ας γνωρίζουν 

ότι αυτό έρχεται σε αντίθεση με τις διδαχές της Βίβλου. 
 

 Πρέπει ο πιστός να απορρίψει από τη ζωή του ότι δεν ευα-

ρεστεί τον Κύριο και το οποίο γίνεται εμπόδιο να προχωρήσει 

πνευματικά. Πρέπει να μετανοήσει και να ζητήσει από τον Κύριο 

να "καθαρίσει" τη γλώσσα του. Εκφράσεις όπως: "Παναγιά μου", 

"είμαι υπερήφανος", "είσαι πονηρός", "σε πειράζω", "τρελάθηκα", 

"θεονήστικος", "είμαι τυχερός" και πολλές άλλες που ήδη αναφέρ-

θηκαν θα πρέπει να τις καταδικάσουμε, γιατί στη γλώσσα μας υ-

πάρχει η ΖΩΗ και ο ΘΑΝΑΤΟΣ και εμείς είμαστε  υπεύθυνοι ποιο 

θα είναι το αποτέλεσμα που θα παράγουμε.  
 

 Πρέπει να πάρουμε την αμετάκλητη απόφαση να "ξεχωρί-

σουμε" από τον κόσμο, για να έρθει η καθαρότητα μέσα στο σώμα 

του Χριστού και όταν έρθει ο Κύριος Ιησούς, ως νυμφίος, να βρει 

τη νύμφη Του με ολόλευκο νυφικό, χωρίς κηλίδα ή ρυτίδα επάνω 

του. Ο Λόγος του Θεού λέγει: «Ζητείτε ειρήνην μετά πάντων, και 

τον αγιασμόν, χωρίς του οποίου ουδείς θέλει ιδεί τον Κύριον» 

(Εβραίους ΙΒ/12:14). "Αγιασμός", σημαίνει "ξεχωρισμός" και όταν 

ξεχωρίσουμε ολοκληρωτικά από τον κόσμο, τότε ο Κύριος Ιησού 

θα μας χρίσει και θα μας ντύσει με δυνάμεις για μια νικηφόρα πο-

ρεία κατά των πονηρών πνευματικών δυνάμεων.   
 

 Άρα για τον πιστό είναι μονόδρομος, ή προχωρεί ευθεία μέ-

χρι το ένδοξο τέρμα, ή γυρίζει πίσω. Στασιμότητα και γκρι ζώνες 

δεν υπάρχουν. Πρέπει όλοι μας, σαν πιστοί, να βγούμε έξω από 

το σύστημα της "βαβυλώνας" και ΤΟΤΕ θα είμαστε υιοί Του και 

θυγατέρες Του, εάν όμως παραμείνουμε μέσα στο σύστημα αυ-

τό, θα πρέπει να γνωρίζουμε ότι κατά τον Λόγο Του "θα μας εξε-

μέσει" (Αποκάλυψη Γ/3:20). 

262 



 

 

 

Ε Π Ι Λ Ο Γ Ο Σ    
 

 Ίσως διαβάζοντας κάποιος το βιβλίο αυτό και φτάνοντας στο 

τέλος του, να νομίζει ότι, με το να ασχολούμαστε με τη δράση και 

τις μεθοδείες των πονηρών δυνάμεων, δίνουμε δόξα στο εχθρό 

της ψυχής μας, αφού συνέχεια μιλάμε γι’ αυτόν και ότι γινόμαστε 

«κυνηγοί δαιμονίων», αφού ψάχνουμε παντού και "επιδιώκου-

με" να βρίσκουμε δαιμόνια. 
 

  Μια τέτοια άποψη είναι τελείως λάθος και εξυπηρετεί μόνο 

τον Διάβολο και τις δυνάμεις του, ώστε να ενεργούν χωρίς να έ-

χουν αντιπάλους. Είναι σαφής η δήλωση της Αγίας Γραφής ότι 

εμείς «δεν πρέπει να αγνοούμε τα διανοήματα του Διαβόλου». Πρέπει 

και αποτελεί μέρος της στρατηγικής και της επιθετικής τακτικής να 

επιδιώκουμε να  γνωρίζουμε τα σχέδια και τις θέσεις του αντιπά-

λου, ώστε να μπορούμε να τον εξουδετερώσουμε. Είμαστε διαχει-

ριστές των μυστηρίων του Θεού, είμαστε οι οικονόμοι των αποκα-

λύψεών Του. Γνωρίζουμε που βαδίζουμε, που πηγαίνουμε και σε 

ΠΟΙΟΝ στηριζόμαστε. Έχουμε όραση, στόχο και σκοπό, δεν βαδί-

ζουμε στο "άγνωστο". Η ισχύς μας και η δύναμή μας είναι ο νικη-

τής της μάχης της Γεθσημανής και του Γολγοθά. Το αίμα Του είναι 

η κάλυψή μας και το Πνεύμα Του είναι η εγγύηση της νίκης μας. 
 

 Όταν αναφερόμαστε για όλα αυτά που θίγουμε στο βιβλίο 

αυτό, θα πρέπει να έχουμε υπόψη μας: 
 

 Μια εκκλησία γεμάτη από τη δύναμη και τη δόξα του Ιησού. 
 

 Μια εκκλησία πλήρης Πνεύματος αγίου. 
 

 Μια εκκλησία που ενεργεί σημεία και τεράστια. 
 

 Μια εκκλησία που πατάει επάνω σε όλη τη δύναμη του 
εχθρού και συντρίβει τη δύναμή του. 

 

 Μια εκκλησία που ο εχθρός την τρέμει, την φοβάται. 
 

 Μια εκκλησία που έχει ζωντανή μαρτυρία και αληθινή ομο-
λογία του ονόματος της κεφαλής της. 

 

263 



 

 

 Μια εκκλησία ντυμένη στα λευκά (αγνή και καθαρή), έτοιμη 
να την παραλάβει ο νυμφίος της.  

 

 Αυτή την εκκλησία θα πρέπει να έχουμε υπόψη μας, μέσα 

από τις σελίδες του βιβλίου αυτού, και όχι μια εκκλησία παθητική 

και αμυνόμενη. Μια ισχυρή εκκλησία, που γνωρίζει ποιος είναι ο 

εχθρός της και που ξέρει να τον μάχεται και να νικά. Είναι ο «ι-

σχυρός πολεμιστής» των τελευταίων καιρών, που εναντίον του 

δεν μπορεί καμιά δύναμη της κόλασης να κατισχύσει. Είναι ο 

«υιός ο άρσεν» που θα επιφέρει θανατηφόρα πληγή στο θηρίο 

και στο σύστημά του (Για περισσότερα επί του θέματος διάβασε το 

βιβλίο των εκδόσεών μας: «Ο ΙΣΧΥΡΟΣ ΠΟΛΕΜΙΣΤΗΣ της εκκλησίας των 

εσχάτων καιρών»).  
 

 Πιστεύω ότι οι αποκαλύψεις που αναφέρονται στο βιβλίο 

αυτό, θα βοηθήσουν τον κάθε πιστό να ζει μια περισσότερο άγια 

και καθαρή ζωή, θα έχει πλέον πεποίθηση ότι ο εχθρός δεν είναι 

άτρωτος και ότι είναι για πάντα νικημένος. Αντίθετα, η εκκλησία 

ακολουθώντας την κεφαλή της καθίσταται πανίσχυρη και άτρωτη. 

Γνωρίζει την πραγματική δύναμη και εξουσία που ο Κύριος Ιησούς 

της έχει δώσει δια του Πνεύματός του.    

 

 

 
 
 
 

Τ Ε Λ Ο Σ 

 
 
 
 
 
 
 
 

264 



 

 

 
 

Β Ι Β Λ Ι Ο Γ Ρ Α Φ Ι Α  

ΠΗΓΕΣ - ΒΟΗΘΗΜΑΤΑ 
 

 
 

 

01. ΑΓΙΑ ΓΡΑΦΗ, σε μετάφραση αρχιμανδρίτη Νεόφ. Βάμβα. 
Έκδοση «ΒΙΒΛΙΚΗ ΕΤΑΙΡΙΑ». 

  

02. ΚΑΙΝΗ ΔΙΑΘΗΚΗ, σε μετάφραση 4 καθηγητών Πανεπιστη-
μίου. Έκδοση «ΒΙΒΛΙΚΗ ΕΤΑΙΡΙΑ». 

  

03. ΚΑΙΝΗ ΔΙΑΘΗΚΗ, αρχαίο κριτικό κείμενο U.B.S.. 

Έκδοση «UNITED BIBLE SOCIETIES». 

  

04. ΓΟΥΡΟΥΝΙΑ ΣΤΟ ΣΑΛΟΝΙ (Pigs In The parlor) 
Φρανκ και Άϊντα Χάμοντ 

  

05. ΗΡΘΕ ΝΑ ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΕΙ ΤΟΥΣ ΑΙΧΜΑΛΩΤΟΥΣ 
Ρεβέκα Μπράουν (Dr Rebbeca Brown) 

  

06. ΠΩΣ ΝΑ ΟΔΗΓΕΙΣΑΙ ΑΠΟ ΤΟ ΠΝΕΥΜΑ ΤΟΥ ΘΕΟΥ 
Κένεθ Χάγκιν / Kenneth Hagin (εκδόσεις "ΑΝΩΓΕΙΟ") 

  

07. Η ΕΞΟΥΣΙΑ ΤΟΥ ΠΙΣΤΟΥ 
Κένεθ Χάγκιν / Kenneth Hagin (εκδόσεις "ΑΝΩΓΕΙΟ") 

  

08. ΤΟ ΞΕΣΚΕΠΑΣΜΑ ΤΩΝ ΣΚΟΤΕΙΝΩΝ ΔΥΝΑΜΕΩΝ 
Αλκιβιάδης Τζελέπης (Εκδόσεις «ΦΙΛΑΔΕΛΦΟΣ»). 

  

09. Η ΘΕΟΠΝΕΥΣΤΙΑ ΤΗΣ ΑΓΙΑΣ ΓΡΑΦΗΣ 
Αλκιβιάδης Τζελέπης (Εκδόσεις «ΦΙΛΑΔΕΛΦΟΣ»). 

  

10. ΠΟΛΕΜΟΣ ΚΑΙ ΝΙΚΗ 
Αλκιβιάδης Τζελέπης (Εκδόσεις «ΦΙΛΑΔΕΛΦΟΣ»). 

  

11. ΕΥΛΟΓΙΑ ή ΚΑΤΑΡΑ 
Ντέρεκ Πρίνς / Derec Prince (εκδόσεις "ΑΝΩΓΕΙΟ") 

 

265 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

266 



ΛΙΓΑ ΛΟΓΙΑ ΓΙΑ ΤΟΝ ΣΥΓΓΡΑΦΕΑ 

 

1.   ΠΑΙΔΙΚΑ ΧΡΟΝΙΑ: Αλκιβιάδης Τζελέπης: Γεννήθηκε στο χωριό 

Σελινούντας (Κρόκοβα) του Αιγίου - Ν. Αχαΐας. Πέρασε δύσκολα παιδικά 

χρόνια, γιατί σε ηλικία 9 ετών πεθαίνει ο πατέρας του και αφήνει τη μητέ-

ρα του χήρα με 6 παιδιά (το μεγαλύτερο τότε ήταν 11 ετών και το μικρότε-

ρο ενός έτους). Ο πατέρας του ήταν ψάλτης στην εκκλησία του χωριού 

του, γεγονός που τον επηρέασε θετικά στο να σέβεται και να αγαπά τον 

Θεό. Κατά την περίοδο που πήγαινε Γυμνάσιο (εξατάξιο) ήταν από τα τα-

κτικά μέλη του κατηχητικού σχολείου στη Χριστιανική Ένωση του Αιγίου. 

Όταν βρισκόταν στη Β΄ Τάξη είχαν δωρίσει σε όλους τους μαθητές από 

μία Καινή Διαθήκη σε απλή δημοτική γλώσσα (έκδοση «ΒΙΒΛΙΚΗ ΕΤΑΙΡΙΑ») 

Άρχισε να την διαβάζει και του δημιουργήθηκαν πολλές απορίες, αλλά οι 

υπεύθυνοι της κατεστημένης εκκλησίας που εκπροσωπούσαν την Χριστια-

νική Ένωση, στα ερωτήματα που είχε, του έδιναν πάντα στερεότυπες α-

παντήσεις, όπως «...πήγαινε στην εκκλησία ...Άναψε κανένα κεράκι 

...Φίλησε το χέρι του παπά, κλπ, κλπ». Επειδή όλες αυτές οι προτροπές 

που του έδιναν, δεν είχαν καμιά σχέση με το Ευαγγέλιο που διάβαζε, ήθε-

λε ο ίδιος να ψάξει και να βρει το αληθινό νόημα της χριστιανικής πίστης 

και διδασκαλίας, γιατί στο χώρο αυτό δεν μπορούσαν να του λύσουν τις 

πνευματικές αναζητήσεις που είχε, αφού και οι ίδιοι δεν γνώριζαν. 
 

2.  ΦΟΙΤΗΤΙΚΑ ΧΡΟΝΙΑ: Τον Σεπτέμβριο του 1975 έρχεται στην 

Αθήνα για να φοιτήσει στο Πολιτικό Τμήμα της Νομικής Σχολής του Πανε-

πιστημίου Αθηνών. Η επιθυμία στην καρδιά του για να γνωρίσει την αλή-

θεια συνέχιζε να καίει, αλλά ο εχθρός της ψυχής, του παρουσίασε άλλα 

ενδιαφέροντα, όπως πολιτική, διασκέδαση, κλπ, τα οποία όχι μόνο δεν 

μπορούσαν να γεμίσουν το κενό της καρδιάς του, αλλά αυτό συνέχεια με-

γάλωνε. Για ένα χρόνο ασχολήθηκε ιδιαίτερα με την πολιτική, έχοντας 

ενταχθεί σε κάποιο πολιτικό φορέα. Καμιά όμως δραστηριότητα δεν γέμιζε 

το κενό της καρδιάς του και μέσα στο πνεύμα του υπήρχε μια ανεξήγητη 

θλίψη και μια μεγάλη απογοήτευση, με αποτέλεσμα να αναρωτιέται: «Εάν 

πράγματι αυτός ήταν ο σκοπός της ζωής του; Και εάν αυτός ήταν, 

τότε γιατί δεν τον ευχαριστούσε τίποτα;». Στην κραυγή αυτή της καρ-

διάς του, ο ουρανός δεν έμεινε ασυγκίνητος, γιατί ο Ιησούς αποκαλύπτεται 

σ' όποιον με θέρμη Τον εκζητεί. 
 

3.  ΑΝΑΓΕΝΝΗΣΗ: Το έτος 1976 και ενώ βρισκόταν στο Β΄ έτος των 

σπουδών του, εργαζόταν σε μια ιδιωτική επιχείρηση στην περιοχή Μετα- 

μόρφωση Αττικής. Εκεί εργαζόταν και ένας νεαρός άνδρας, ονόματι Νί-

267 



κος, που αγαπούσε τον Θεό και η συμπεριφορά του και ο τρόπος του διέ-

φερε όλων των άλλων. Κάποια ημέρα είχε μαζί του ένα άρθρο από μια 

ημερήσια εφημερίδα, που παρουσίαζε μία κινηματογραφική ταινία με θέμα 

τον Αντίχριστο (Τhe Omen). Το πήρε, το διάβασε και ένιωσε τη μεγαλύτερη 

έκπληξη στη ζωή του. Δεν μπορούσε να καταλάβει πως, ενώ είχε διαβά-

σει πολλά χριστιανικά βιβλία και επί χρόνια πήγαινε στο κατηχητικό σχο-

λείο, δεν γνώριζε τίποτα για τον «άνθρωπο της αμαρτίας», τον Αντίχριστο 

και τώρα μια πολιτική εφημερίδα να ασχολείται ιδιαίτερα με το θέμα αυτό, 

λόγω της ταινίας. Αυτό ήταν το κίνητρο για να αρχίσει να μελετά τον Λόγο 

του Θεού με ζήλο. Όλα τα άλλα ενδιαφέροντά του παραμερίστηκαν. 
 

 Μελετώντας συστηματικά τον Λόγο του Θεού άρχισαν τα πνευματι-

κά του μάτια να ανοίγουν και να κατανοεί πράγματα για τα οποία πριν είχε 

απορίες και ερωτηματικά. Η ζωή του άρχισε να αποκτά νόημα και σκοπό. 

Κατάλαβε πλέον, γιατί υπάρχει, γιατί ο Ιησούς σταυρώθηκε, γιατί ο κό-

σμος βρίσκεται μακριά από τον Θεό, τι πρέπει να πιστεύει και να ακολου-

θεί, πώς μπορεί  να σωθεί από τις αμαρτίες του και τι ήθελε από αυτόν ο 

Ιησούς. Γνώριζε πολλά ΓΙΑ τον Ιησού Χριστό, αλλά ακόμα του έλειπε το 

πιο σημαντικό, δεν είχε γνωρίσει προσωπικά ΤΟΝ ΙΔΙΟ τον Ιησού. Ήξερε 

με το νου ποια είναι η αλήθεια, αλλά με την καρδιά δεν είχε γνωρίσει 

Αυτόν που είναι η Αλήθεια. Αυτό συνέβηκε τον Απρίλιο του 1977, κάποιο 

πρωινό που δεν εργαζόταν και ήταν μόνος σπίτι. Καθώς μελετούσε τον 

Λόγο του Θεού, ένιωσε την επιθυμία να αφιερώσει τη ζωή του στον Ιησού 

και να αναλάβει Αυτός το τιμόνι της ζωής του. Γονάτισε και με απλά λόγια 

ζήτησε από τον Κύριο Ιησού να έρθει το Πνεύμα Του να κατοικήσει μέσα 

στην καρδιά του και να αναλάβει Αυτός τη ζωή του. Τότε, έγινε μάρτυρας 

μιας θαυμαστής εμπειρίας, κάτι σαν ουράνιο φως τον γέμισε και η ζωή 

του σε δευτερόλεπτα άλλαξε ριζικά. Μια νέα πνευματική γέννηση έγινε 

εκείνη τη στιγμή, αναγεννήθηκε από το άγιο Πνεύμα του Θεού. ΠΡΙΝ ήταν 

ένας χαμένος αμαρτωλός με προορισμό την αιώνια καταδίκη, ΤΩΡΑ 

ήταν ένας σωσμένος αμαρτωλός με ουράνια και αιώνια κληρονομιά. 
 

 Τον Σεπτέμβριο του 1980 κατατάχθηκε στην Πολεμική Αεροπορία, 

όπου εκπλήρωσε τις στρατιωτικές του υποχρεώσεις, υπηρετώντας το 

μεγαλύτερο μέρος της θητείας του στην Λήμνο. Ένα μήνα μετά την από-

λυσή του από το στρατό, νυμφεύεται και από τον Νοέμβριο του 1982, 

αρχίζει μαζί με τη σύζυγό του να εργάζονται για τον Κύριο Ιησού στη χρι-

στιανική συνάθροιση που είχε πάει όταν ο Κύριος τον αναγέννησε. Ο Κύ-

ριος τον ευλόγησε και στον τομέα της εργασίας του, όπου με θαυμαστό 

τρόπο άνοιξε δρόμο και τον Μάρτιο του 1984 διορίζεται σε Υπηρεσία του 

268 



δημόσιου τομέα, στην οποία παρέμεινε μέχρι το 2013, όπου υπέβαλε πα-

ραίτηση, λόγω συμπλήρωσης των απαιτουμένων ετών υπηρεσίας. 
 

4.  ΒΑΠΤΙΣΜΑ ΜΕ ΤΟ ΑΓΙΟ ΠΝΕΥΜΑ: Στις 9 Νοεμβρίου 1987, 

ημέρα Δευτέρα, ο Κύριος Ιησούς τον βαπτίζει με το άγιο Πνεύμα Του. Ό-

πως ο ίδιος ομολογεί στη βιογραφία του, ήταν γι’ αυτόν μια συγκλονιστι-

κή εμπειρία. Καθώς προσευχόταν μαζί με άλλους πιστούς και δόξαζε τον 

Κύριο Ιησού, Αυτός τον γέμισε με το Πνεύμα Του, όπως ακριβώς γεμίζει 

ένα δοχείο με νερό και ταυτόχρονα ένας χείμαρρος δοξολογίας έβγαινε 

από μέσα του σε ξένες γλώσσες, όπως συνέβηκε για πρώτη φορά 

στους αποστόλους την ημέρα της Πεντηκοστής και όπως συνέβηκε και 

συμβαίνει σε εκατομμύρια πιστούς σε όλους τους αιώνες και σ’ ολόκληρο 

τον κόσμο (βλ. Πράξεις Β/2:1-4). Με την «αναγέννησή» του το Πνεύμα 

του Θεού καθάρισε τη ζωή του από κάθε αμαρτία, γιατί ο Ιησούς επάνω 

στο σταυρό του Γολγοθά πλήρωσε τις δικές του αμαρτίες και τις δικές του 

αρρώστιες, πέθανε ο Ιησούς ΑΝΤΙ γι’ αυτόν. Με το «βάπτισμα του αγίου 

Πνεύματος» ο Κύριος κατοίκησε μόνιμα μέσα του και το σώμα του έγινε ο 

ζωντανός ναός του αγίου Πνεύματος του Θεού. 
 

5.  ΔΙΑΚΟΝΙΑ ΤΟΥ ΛΟΓΟΥ: Ο τομέας στον οποίο δραστηριοποιή-

θηκε σχεδόν αμέσως από τα πρώτα χρόνια της αναγέννησής του και αυτή 

ήταν η κύρια κλήση του από τον Θεό ήταν η διακονία του Λόγου Θεού 

και σαν ομιλητής (κήρυκας και διδάσκαλος) έχει μεταφέρει τα καλά νέα 

του ευαγγελίου του Ιησού, σ’ όλη την Ελλάδα, με αποτέλεσμα πολλοί άν-

θρωποι να έχουν ευλογηθεί, καθώς εκζητούν τον Ιησού Χριστό στη ζωή 

τους και στρέφονται με δίψα στον άγιο Λόγο Του, την Βίβλο, που αποτελεί 

ύψιστη τιμή για τη χώρα μας (όπως συχνά τονίζει), καθόσον η Καινή 

Διαθήκη έχει γραφτεί απευθείας στην Ελληνική γλώσσα, ένα προνόμιο 

μοναδικό για εμάς, που ο Θεός δεν το έδωσε σε κανένα άλλο έθνος.  
 

 Κατά καιρούς έχει αναλάβει ως υπεύθυνος την ποίμανση διαφό-

ρων συναθροίσεων ή χριστιανικών ομάδων σε Αθήνα και επαρχία 

που λειτουργούσαν, είτε κατ' οίκον, είτε σε δημόσιους χώρους (κτίρια), 

έχοντας συνεργαστεί με όλες σχεδόν τις αναγεννημένες ομάδες, ομολο-

γίες και συναθροίσεις, που δραστηριοποιούνται στη χώρα μας, Ελληνό-

φωνες και Αγγλόφωνες. Τα μηνύματά του, αρχικά μέσω κασετών και 

αργότερα μέσω CD και DVD έχουν μεταφερθεί σε ολόκληρη την Ελλάδα 

και το εξωτερικό. Με τη χρήση του ίντερνετ (facebook, youtube, κλπ) τα 

μηνύματά του μεταδίδονται και σε ολόκληρο τον κόσμο, με αποτέλεσμα 

πολλοί να έχουν ευλογηθεί, σύμφωνα με τις δικές τους μαρτυρίες.  
  

269 



6.  ΣΥΓΓΡΑΦΙΚΟ ΕΡΓΟ: Σε ηλικία 19 ετών συνέγραψε δύο κοινω-

νικά διηγήματα, από τα οποία το ένα απέσπασε μια πολύ καλή κριτική 

από εκδοτικό οίκο. Όταν αργότερα αφιέρωσε τη ζωή του στον Ιησού Χρι-

στό, αποφάσισε να αφιερώσει το ταλέντο του στη δική Του υπηρεσία. Μέ-

χρι το έτος 2026: (1) Έχει συγγράψει συνολικά 45 βιβλία με ποικίλη ύλη, 

όπως ερμηνευτικά, απολογητικά, εσχατολογικά, κλπ. (2) Έχει δημιουρ-

γήσει 15 υμνολόγια με gospel ύμνους. (3) Έχει κάνει πολλές ολιγοσέλι-

δες μελέτες, μέχρι 30 σελίδες περίπου, έχοντας εκδώσει προς τούτο 54 

τεύχη - βιβλία. (4) Έχει εκδώσει δεκάδες φυλλάδια με ποικίλα θέματα, 3 

ή 8 σελίδων. Θεωρείται, ίσως ο πιο πολυγραφότατος συγγραφέας στη 

σύγχρονη Ελληνική χριστιανική βιβλιογραφία. Επειδή, ένα από τα χαρί-

σματά του είναι του διδασκάλου, όλα σχεδόν τα βιβλία του απευθύνονται 

σε συγκεκριμένο αναγνωστικό κοινό, απευθύνονται σε άτομα που είναι 

εξοικειωμένα με τον Λόγο του Θεού. Πολλά από τα βιβλία του έχουν απο-

σταλεί σε διάφορες πολιτικές και κοινωνικές προσωπικότητες, καθώς και 

σε διάφορους φορείς και έχουν αποσπάσει ευμενή σχόλια και κριτικές. 

Τοπικές εφημερίδες της γενέτειράς του συχνά έχουν προβάλει τα βιβλία 

του, με εξαιρετικές κριτικές.  
 

7.  ΔΙΑΚΟΝΙΑ "ΦΙΛΑΔΕΛΦΟΣ": Στην όλη διακονία του έχει δώσει 

την άτυπη επωνυμία «ΦΙΛΑΔΕΛΦΟΣ», γιατί πιστεύει ότι μόνο με ειλικρινή 

αγάπη και φιλαδέλφεια μπορεί κάποιος να υπηρετήσει και τους αδελφούς 

και τον πλησίον του, μια γνήσια φιλαδέλφεια που να έχει τα σπλάχνα του 

Ιησού Χριστού και την καρδιά της αγάπης του Πατέρα. Είναι ένας από 

τους ελάχιστους πρωτεργάτες που έχει εργαστεί επί δεκαετίες για την α-

ληθινή ενότητα της εκκλησίας, με διαφορετικές δογματικές θέσεις, γι' 

αυτό και είχε πολεμική εναντίον του, καθόσον όσοι μιλούσαν για "φιλαδέλ-

φεια" και "ενότητα" την εννοούσαν μέσα σε στενά δογματικά πλαίσια. Η 

πίστη του είναι ότι ο Κύριος στις έσχατες ημέρες που ζούμε, ετοιμάζει το 

λαό Του για κάτι θαυμαστό, ετοιμάζει το «νέον πράγμα» που αναφέρεται 

στον Ησαΐα ΜΓ/43:18 και για το σκοπό αυτό φέρνει σε επαφή αδελφούς, 

άγνωστους μεταξύ τους και με διαφορετικές δογματικές τοποθετήσεις, 

αλλά με ένα κοινό στόχο και οραματισμό: Να χρίσουν τη κεφαλή του 

σώματος, να χρίσουν τον αναστημένο και ένδοξο Ιησού, γιατί Αυτός είπε 

«Όταν εγώ υψωθώ, θα ελκύσω πάντας μπρος εμαυτόν» και όταν συμβεί 

αυτό, τότε η εκκλησία θα έρθει σε αληθινή ενότητα πνεύματος. 
 

ΣΗΜΕΙΩΣΗ: Λεπτομέρειες για την πνευματική πορεία του συγγραφέα, μπορεί ο ενδια-

φερόμενος να διαβάσει την αυτοβιογραφία του που κυκλοφορεί με τίτλο «ΠΩΣ ΓΝΩΡΙΣΑ 

ΠΡΟΣΩΠΙΚΑ ΤΟΝ ΙΗΣΟΥ ΧΡΙΣΤΟ» (επανέκδοση 2025 - κωδικός 11). 

270 



 

 

ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ ΑΠΟ 
ΔΑΙΜΟΝΙΚΑ ΠΝΕΥΜΑΤΑ 

 
 

 

 

 

έγραψαν…. 
 

σχολίασαν…. 
 

είπαν…. 
 

 

 

 

Παρουσιάσεις - Δημοσιεύσεις - Σχόλια 

που έγιναν για το βιβλίο 

«ΑΠΟΛΕΥΘΕΡΩΣΗ 

ΑΠΟ  

ΔΑΙΜΟΝΙΚΑ ΠΝΕΥΜΑΤΑ» 

από εφημερίδες, προσωπικότητες, 

δημόσιους φορείς, κλπ.. 
  

 

 

 

 

«ΦΙΛΑΔΕΛΦΟΣ - 2023» 
 

 

271 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

272 



 
 
 
 

ευχαριστήριες επιστολές  
για τα βιβλία: 

«ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ ΑΠΟ ΔΑΙΜΟΝΙΚΑ ΠΝΕΥΜΑΤΑ» 

και «ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ  ΑΠΟ  ΣΧΙΖΟΦΡΕΝΕΙΑ» 

έστειλαν: 
 

 
 
 

1.  Ο Δήμαρχος Αθηναίων κ. Δημήτρης Αβραμόπουλος  
(03.07.2001). 
 

2.  Γραφείο Προέδρου της Δημοκρατίας κ. Κωστή Στε-
φανόπουλου  (05.07.2001). 

 

3. Εφημερίδα «ΤΟ ΒΗΜΑ ΤΗΣ ΑΙΓΙΑΛΕΙΑΣ» (20.07.2001). 
 

4.  Βιβλιοθήκη της Βουλής των Ελλήνων  (29.07.2001). 
 

5.  ……………………………….…………………………… 
 

6.  ……………………………………………………………. 
 

 
 
 
 
 

. . .  / / / . . . 

 
 

 

 

273 



 
 

274 



 

 
 

275 



 

 
 

 

276 



 
 
 

από τις εκδόσεις μας 

277 



 

 

ISBN: 978 - 960 - 6783 - 36 - 4   
 

Α΄ έκδοση: 02/2021    Σελίδες 552 
 

 

   Ένα βιβλίο που αποτελεί «ΥΜΝΟ ΓΙΑ ΤΗ ΓΥΝΑΙΚΑ» για το σημαντικό ρόλο 

της μέσα στην εκκλησία, στην οικογένεια και στην κοινωνία. Επειδή το θέμα 

«γυναίκα» από τους αρχαίους χρόνους ήταν ένα αμφιλεγόμενο θέμα που δη-

μιουργούσε αντιπαραθέσεις στο βιβλίο αυτό ασχολούμαστε με όλες τις περι-

πτώσεις που αναφέρονται μέσα στην Βίβλο και δίνονται απαντήσεις σε πολλά 

ερωτήματα που απασχολούν κάθε εκζητητή των αληθειών της Αγίας Γραφής. 
 

 Στο βιβλίο αυτό, δίνονται απαντήσεις σε θέματα, όπως είναι: 

- Μπορεί μια γυναίκα να κηρύττει, να προσεύχεται ή να προφητεύει; 

- Ποιες είναι οι διακονίες και οι υπευθυνότητές της στην εκκλησία; 

- Ποια είναι η πνευματική της εξουσία, που της δόθηκε από τον Θεό; 

- Ποια ενδυμασία αρμόζει στη γυναίκα, που επαγγέλλεται θεοσέβεια; 

- Μπορεί μια χωρισμένη να παντρευτεί ξανά; 

- Τι αναφέρει η Βίβλος για τις γαμήλιες (συζυγικές) σχέσεις; 

- Ποιος ο ρόλος της γυναίκας σαν σύζυγος και σαν μητέρα; 

- Και πολλές άλλες απαντήσεις θα βρείτε στο βιβλίο «σταθμό για τη γυναίκα». 

 
 

278 



 

ISBN: 978 - 960 - 6783 - 39 - 5  
 

 

Α΄ έκδοση: 04/2022   -  Σελίδες 328 

 

    Πως μπορεί να είναι ΣΥΝΕΤΑΙΡΟΣ ΤΟΥ ΘΕΟΥ ο αμαρτωλός άνθρω-

πος; Μπορεί να συμβεί κάτι τέτοιο ανάμεσα στον Δημιουργό του σύμπα-

ντος και στον άνθρωπο; Ο απόστολος Παύλος λέγει ότι είμαστε "συνεργοί 
του Θεού". Ο ίδιος ο Θεός λέγει "κάντε με ΣΥΝΕΤΑΙΡΟ και δώστε Μου το ΔΕ-
ΚΑΤΟ των υπαρχόντων σας και Εγώ θα ανοίξω τους καταρράκτες του ουρανού 
και θα εκχέω την ευλογία Μου". Ο Θεός είναι αξιόπιστος συνέταιρος και ζητεί 

να Τον δοκιμάσουμε, ζητεί από εμάς να εφαρμόσουμε το ΝΟΜΟ ΤΗΣ ΣΠΟΡΑΣ 
ΚΑΙ ΤΟΥ ΘΕΡΙΣΜΟΥ και θα μας προμηθεύσει τα πάντα προς ζωή και ευ-

σέβεια. 
 

  Σήμερα μεταξύ των διαφόρων χριστιανικών κινήσεων, ομολογιών, κλπ 

υπάρχουν  διαφορετικές απόψεις και θέσεις εάν η εντολή του Θεού για τα 

δέκατα ισχύει και στην περίοδο της Καινής Διαθήκης. Στο βιβλίο αυτό 
δίνονται απαντήσεις με σαφήνεια και καθαρότητα, που δεν αφήνουν απο-

ρίες και ερωτηματικά για την εντολή του Θεού, όπως: Γιατί ο Θεός έδωσε την 

εντολή των δεκάτων; Τι εφάρμοζε η πρώτη αποστολική εκκλησία; Ο νόμος της 

σποράς και του θερισμού ισχύει στην Καινή Διαθήκη; Μπορούμε να σπέρνου-

με και όταν δεν έχουμε; Πως ο Θεός γίνεται συνέταιρός μας σήμερα;  
 
 

279 



 
ISBN:  978 - 960 - 6783 - 16 - 6 

 

Α’ έκδοση: 1993    Β’  έκδοση βελτιωμένη 11/2008 

Ανατύπωση: 2025    Σελίδες 84 
 

 

 Το Ιουδαϊκό θρησκευτικό κατεστημένο αποκαλούσε τον Ιησού 

Χριστό «ΠΛΑΝΟ», τον απόστολο Παύλο αρχηγό της «ΑΙΡΕΣΗΣ ΤΩΝ 

ΝΑΖΩΡΑΙΩΝ» και γενικά όλους τους πιστούς των πρώτων Χριστια-

νικών χρόνων ότι ανήκαν στη «ΝΕΑ ΑΙΡΕΣΗ». 
 

 Τα μεγάλα ερωτήματα που υπάρχουν, όπως: «ΠΟΙΟΣ είναι ο 

πραγματικά αιρετικός;», «ΠΟΙΟΙ ήσαν οι μεγαλύτεροι αιρετικοί όλων 

των εποχών», ΤΙ ΕΙΝΑΙ ή ΤΙ ΔΕΝ ΕΙΝΑΙ εκκλησία;»….και πολλά άλλα 
ερωτήματα βρίσκουν απάντηση στο βιβλίο αυτό. 
 

 Μαζί με τα βιβλία «Ο ΙΣΧΥΡΟΣ ΠΟΛΕΜΙΣΤΗΣ» και «ΠΟΛΕΜΟΣ 

και ΝΙΚΗ» αποτελούν μια θαυμαστή προφητική τριλογία.  

 
 

280 



 

ISBN:  978 - 960 - 6783 -  40 - 1 
 

 

1
η
 έκδοση: 05/1992  (σελ.280) 

5
η
 έκδοση: 09/2022 (σελίδες 608)   

 

Ένα βιβλίο που αποτελεί πολύτιμο ΟΔΗΓΟ - ΒΟΗΘΗΜΑ. Πρόκειται για 

μια συλλογή βασικών θεμάτων, που εξετάζονται και ερμηνεύονται σύμφωνα 

με την Αγία Γραφή. Το βιβλίο απευθύνεται σε όλες τις τάξεις των ανθρώ-

πων, σε θεολόγους, ιεροκήρυκες, ομιλητές, δασκάλους Κυριακών σχολείων, 

καθώς και σε απλούς ανθρώπους, που εκζητούν να γνωρίσουν τις αιώνιες 

αλήθειες της Γραφής και να έχουν προσωπική σχέση και γνωριμία με τον 

ένδοξο Κύριο Ιησού. 
 

Ένα επίτομο ΕΓΧΕΙΡΙΔΙΟ ΘΕΟΛΟΓΙΑΣ, που περιέχει 31 αυτοτελή 

θέματα, γεγονός που χαρακτηρίζει το βιβλίο αυτό σαν μια «Μικρή Βιβλική 

Εγκυκλοπαίδεια». Η ύλη του κάθε θέματος περιλαμβάνει περίπου 15-20 

σελίδες. Στο τέλος του κάθε θέματος, αναφέρονται ΠΗΓΕΣ και ΒΟΗΘΗΜΑΤΑ 

(βιβλία, μηνύματα σε cd, video, κλπ), όπου μπορεί να ανατρέξει ο ενδιαφερό-

μενος, περισσότερες λεπτομέρειες.  

 

281 



 

ISBN:  978 - 618 - 80075 - 4 - 3 
 

Α΄ έκδοση: 1990  (σελίδες 280)  Β΄ έκδοση: 2012  (ανατύπωση)     
Γ΄ έκδοση εμπλουτισμένη : 2021 (σελίδες 526)    

 

  Ένα βιβλίο μοναδικό για την Ελληνική Χριστιανική βιβλιογραφία, καθόσον 

παρουσιάζει και αναλύει την εμπειρία της Πεντηκοστής και το λαλείν ξένες 

γλώσσες σύμφωνα με όλες τις επικρατούσες απόψεις, τόσο των υποστηρι-

κτών της, όσο και των αντιφρονούντων (αντιχαρισματικών) Πρόκειται για μια 

απολογητική και ερμηνευτική μελέτη, που θα δώσει απάντηση στα ερωτήματα 

κάθε ειλικρινή εκζητητή της αλήθειας του Λόγου του Θεού.  
 

Μερικά από τα περιεχόμενά του: 

   Η υπόσχεση του Θεού για το άγιο Πνεύμα του Θεού - Το έργο του αγίου 

Πνεύματος στην περίοδο της Παλαιάς Διαθήκης - Πεντηκοστή: Το "σημείο" της 

εκπλήρωσης της υπόσχεσης του Θεού - Παρουσίαση 12 επιχειρημάτων που 

παρουσιάζουν οι αρνητές της εμπειρίας  της Πεντηκοστής - Αποτελέσματα και 

οφέλη από το βάπτισμα με το άγιο Πνεύμα - Πνευματικά χαρίσματα - Ποια είναι 

η διαφορά ανάμεσα στην "αναγέννηση" και στο "βάπτισμα με το άγιο Πνεύμα" - 

Πως μπορεί ο πιστός να λάβει το άγιο Πνεύμα; 
 

 
 

282 



Σ Η Μ Ε Ι Ω Σ Ε Ι Σ  και  Σ Χ Ο Λ Ι Α      (σελ.01) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

283 



  Σ Η Μ Ε Ι Ω Σ Ε Ι Σ  και  Σ Χ Ο Λ Ι Α      (σελ.02) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

284 



Σ Η Μ Ε Ι Ω Σ Ε Ι Σ  και  Σ Χ Ο Λ Ι Α      (σελ.03) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

285 



Σ Η Μ Ε Ι Ω Σ Ε Ι Σ  και  Σ Χ Ο Λ Ι Α      (σελ.04) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

286 



 

00 
287 



 




